
CÓMO CITAR:

114
[DO

SS
IER

]
[RE

SU
ME

N]
“Alimentos inadvertidos”: 

experimentaciones entre ecologías 
de prácticas artísticas, pedagógicas

 y de cuidado*

América Larraín**  Sebastian Wiedemann***  Natalia Pérez****

Instalándonos entre la proposición de Donna Haraway de “seguir 
con el problema” y la de Hélio Oiticica de “experimentar lo expe-
rimental”, presentamos una serie de estrategias desde las cuales 
buscamos ganar intimidad con el campus de la Universidad Na-
cional de Colombia, Sede Medellín, suerte de jardín botánico, que 
aparece como un espacio de afirmación de nichos vitales, a partir de 
gestos de investigación-creación desde operaciones cartográficas 
multisensoriales. Como resultado, emerge el proyecto de cocrea-
ción multimedia Alimentos inadvertidos, un gesto de creatividad 
colectiva más que humana que desde una videoinstalación dice de 
una disposición sensible con el mundo en medio de una ecología de 
prácticas artísticas, pedagógicas y del cuidado, en la que una ética 
radical de una convivialidad multiespecie toma lugar. Finalizamos 
reclamando la urgencia de experimentar una serie de deslímites y 
de hacer de todo lugar, en nuestro caso el campus, nuestra Tierra, 
para ser y devenir con ella como aprendizaje situado y singular de 
quien acoge el hecho de vivir y morir en un planeta en ruinas.

Palabras clave: experimental; ecología de prácticas; multiespe-
cie; deslímite; tierra; campus.

Doi 10.11144/javeriana.mavae21-1.aiec
Fecha de recepción: 12 de julio de 2025
Fecha de aceptación: 23 de septiembre de 2025
Disponible en línea: 1 de enero de 2026

Artículo de investigación resultado del proyecto de investigación: 
“Pedagogías de la percepción y de la imaginación: Fase II” (2025-
2027), financiado por la Universidad Nacional de Colombia, que 
busca problematizar las potencialidades entre prácticas artísticas, 
bioculturales y del cuidado en clave transdisciplinar.

Profesora titular del Departamento de Estudios Filosóficos y Culturales 
de la Universidad Nacional de Colombia, Sede Medellín, miembro 
del Grupo de Investigación Historia, Espacio y Cultura. Doctora y 
magíster en Antropología Social por la Universidade Federal de Santa 
Catarina, con Especialización en Gestión Cultural y Comunicación de la 
Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales (Flacso), Argentina, y 
pregrado en Antropología de Universidad Nacional de Colombia. Líder 
de Lab a-PTSE (Laboratorio articulador de Prácticas Transdisciplinares, 
Sensibles y Ecológicas). ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5783-2815 
Correo electrónico: aylarraingo@unal.edu.co

Profesor asistente de la Escuela de Artes de la Universidad Nacional 
de Colombia, Sede Medellín, miembro del Grupo de Investigación 
en Arte. Doctor en Filosofía, Prácticas Artísticas y Aprendizaje de 
la Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP) y magíster en 
Estudios Contemporáneos de las Artes de la Universidade Federal 
Fluminense (UFF), con pregrado en Artes Audiovisuales y Estudios 
Cinematográficos de la Universidad del Cine (UCINE). Líder Lab a-PTSE 
(Laboratorio articulador de Prácticas Transdisciplinares, Sensibles y 
Ecológicas).ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4984-7312  
Correo electrónico: swiedemann@unal.edu.co

Profesora auxiliar de la Escuela de Artes de la Universidad Nacional 
de Colombia, Sede Medellín, miembro del Grupo de Investigación 
en Arte. Magíster en Artes Plásticas y Visuales por la Universidad 
Nacional de Colombia, con pregrado en Artes Plásticas por la misma 
institución. Líder de Lab a-PTSE (Laboratorio articulador de Prácticas 
Transdisciplinares, Sensibles y Ecológicas).  
ORCID: https://orcid.org/0009-0007-0863-9481  
Correo electrónico: niperez@unal.edu.co

Larraín, América, Sebastian Wiedemann y Natalia Pérez. 2026. “‘Alimentos inadvertidos’: experimentaciones entre ecologías de 
prácticas artísticas, pedagógicas y de cuidado”. Cuadernos de Música, Artes Visuales y Artes Escénicas 21 (1): 114-133.  
https://doi 10.11144/javeriana.mavae21-1.aiec



115
[AB

ST
RA

CT
]

[RE
SU

MO
]Settling between Donna Haraway’s proposal of “staying with 

the trouble” and Hélio Oiticica’s injunction to “experiment the 
experimental”, we present a series of strategies from which 
we seek to achieve intimacy with the Medellín campus of the 
National University of Colombia, a sort of botanical garden which 
appears as an affirming space for vital niches, through gestures 
of research-creation in multisensorial cartographic operations. 
As a result, the cocreation project Unwitting Foodstuffs is born, 
a gesture of collective more-than-human creativity that, using 
a video installation, speaks of a sensitive disposition towards 
the world in the midst of an ecology of artistic, educational and 
care-related practices, in which a radical ethics of multispecies 
cohabitation takes place. We close by insisting upon the urgency 
of dissolving limits between ourselves and our environment, and 
turning every place, in our case, our campus, into our Earth, to be 
and to become with it, as a form of situated and singular learning, 
befitting one who accepts the fact that they shall live and die on 
a planet in ruins.

Keywords: experimental; ecology of praxes; multispecies; 
un-limiting; earth; campus.

Situando-nos entre a proposição de Donna Haraway de “permanecer 
com o problema” e a de Hélio Oiticica de “experimentar o 
experimental”, apresentamos uma série de estratégias desde as 
que visamos ganhar intimidade com o campus da Universidade 
Nacional da Colômbia, Sede Medellín, espécie de jardim botânico, 
que aparece como espaço de afirmação de nichos vitais, baseado 
em gestos de pesquisa-criação desde operações cartográficas 
multissensoriais. Como resultado, emerge o projeto de cocriação 
multimídia Alimentos despercebidos, um gesto de criatividade 
coletiva mais que humana que desde una videoinstalação fala de 
uma disposição sensível em relação ao mundo no meio de uma 
ecologia de práticas artísticas, pedagógicas e do cuidado, na 
que é realizada uma ética radical de convivialidade multiespécie. 
Concluímos enfatizando a necessidade urgente de experimentar 
uma série de deslimites e de fazer de cada lugar, no nosso caso, o 
campus, nossa Terra, para ser e devir com ela como aprendizagem 
situada e singular de quem acolhe o fato de viver e morrer em um 
planeta em ruinas.

Palavras-chave: experimental; ecologia das práticas; 
multiespécie; deslimite; terra; campus.

“Unwitting Foodstuffs”: Experimentation 
Between Ecologies of Artistic, Educational 

and Care-Related Praxis

“Alimentos despercebidos”: experimentações 
entre ecologias de práticas artísticas, 

pedagógicas e de cuidado



116

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

> Pensar es experimentar, pero la experimentación es 
siempre lo que se está haciendo: lo nuevo, lo destacable, lo 
interesante, que sustituyen a la apariencia de verdad y que 
son más exigentes que ella. Lo que se está haciendo no es 
lo que acaba, aunque tampoco es lo que empieza. (Deleuze y 
Guattari 2006, 112)

En dirección a lo experimental en clave 
devorativa
¿Cómo hacer frente o estar a la altura de los campos proble-
máticos que el actual colapso socioambiental pone en funcio-
namiento? Vivimos en un mundo que está en su límite y al 
mismo tiempo experimentar es situarse en el límite, ya que 
es este el que nos fuerza a pensar y crear. En este sentido, y 
siguiendo a Deleuze y Guattari (1994), debemos experimentar 
en lugar de interpretar, es decir, desbordar en vez de operar en 
los marcos prefabricados que ya conocemos.

Tal imperativo fue el que nos llevó a crear el Lab a-PTSE (Labo-
ratorio articulador de Prácticas Transdisciplinares, Sensibles y 
Ecológicas), que en la Universidad Nacional de Colombia, Sede 
Medellín, opera como un semillero de investigación interfacul-
tades entre la Escuela de Artes y el Departamento de Estudios 
Filosóficos y Culturales.

Como parte de las actividades de Lab a-PTSE derivadas del 
proyecto de investigación “Pedagogías de la percepción y de 
la imaginación”, y considerando la inminencia y complejidad 
del problema y de la pregunta que nos convoca, acordamos 
que la experimentación no debía ser un privilegio de las artes 
y que nuestro modo de operar, con vocación transdisciplinaria, 
implicaba una postura semiótico-material (Moscoso-Flores y Viu 
2020) y modos de aproximación a los problemas que debían 
desbordar nuestros campos disciplinares y permitirnos cons-
truir desde una gran diversidad de perspectivas.

En esa medida, considerando que nuestro trabajo debería 
constituir una apuesta teórica, pero también pedagógica, nos 
dispusimos a integrar los mundos posibles, conscientes de 
aquella potencia que emerge de lo colectivo, de la colaboración, 
del reciclaje y del bricolaje, en una búsqueda por la simetriza-
ción de epistemologías (De la Cadena 2015; Goldman 2016; 
Latour 2007).

No partimos de un conocimiento científico hegemónico sobre lo 
que observamos, sino que atendimos a las diversas voces que 
fueron apareciendo en la exploración colectiva. En ese sentido, 
nuestras interacciones estuvieron amparadas en perspectivas 
feministas del cuidado, en las prácticas para el sostenimiento 
de la vida y en las artes de prestar atención (arts of noticing), a 
las que nos convocan autoras como Anna Tsing (2021) cuando 
señala la importancia de una práctica consciente y deliberada 



117

[“A
LIM

EN
TO

S I
NA

DV
ER

TID
OS

”: E
XP

ER
IM

EN
TAC

ION
ES

 EN
TR

E E
CO

LO
GÍA

S D
E P

RÁ
CT

ICA
S A

RT
ÍST

ICA
S, 

PE
DA

GÓ
GIC

AS
 Y 

DE
 CU

IDA
DO

 · M
AR

CO
S R

OS
TAN

 DA
VY

T]

de notar y responder a la complejidad del mundo, especialmente en contextos de daño y 
precariedad, desarrollando una sensibilidad que permita comprender las interconexiones 
entre diferentes seres y paisajes, para aprender a vivir y actuar en medio de las ruinas del 
capitalismo y del colapso socioambiental.

Así fue como quisimos acercarnos a lo más próximo, nuestro campus, a partir de la cone-
xión que sabemos soporta todo lo que nos rodea, de las relaciones recíprocas que nos 
permiten devenir humanos en el universo. Conscientes de la devoración constante de 
la que depende la vida en el planeta, de eso que convencionalmente conocemos como 
“cadena trófica”, pero que trasciende el encadenamiento y que funciona más como un 
rizoma antropófago, con despliegues y derivas insospechadas, quisimos adentrarnos en 
el alimento como pista de esas conexiones de las que hacemos parte, aun sin advertirlo.

No obstante, y antes de entrar en el campo de experimentación que instauramos colecti-
vamente, nos gustaría detenernos un poco en las disposiciones teórico-conceptuales que 
nos permitirían “experimentar lo experimental”. Célebre expresión y proposición del artista 
brasileño Hélio Oiticica, en la que lo que está en juego es menos la afirmación de un arte 
experimental y más de lo experimental, entendido como el arte de experimentar modos de 
vida (Nodari 2019). Allí sería imposible disociar el arte de la naturaleza y nos aproximaríamos 
a lo que Tsing define como las artes de prestar atención (Tsing et al. 2017).

Artes que, en última instancia, son modos y maneras que, a priori, no se tienen que fijar en 
una forma última, cuya condición constituyente es la procesualidad (Manning 2018). Es decir, 
donde lo que está en juego son diferentes modos y maneras de experimentar el mundo 
no como algo dado, sino como algo en obras, y donde, más que un ultrapasar de límites, 
lo que emerge es una zona inestable y provisoria de germinación en cuanto deslímite, para 
recordar al poeta Manoel de Barros (De Souza 2010). Estar antes o más allá de todo límite. 
Estar en medio de lo experimental como una experiencia-límite del límite (Nodari 2019).

Intentamos despojarnos de nuestros presupuestos y ambiciones de “producción de un 
no pensamiento”, pues de antemano ya habríamos encontrado sus límites y, por tanto, 
este se manifestaría como un falso problema. No quisimos buscar soluciones, sino habi-
tar problemas como campos problematizantes que muevan el pensamiento. Esto es lo 
que Savransky (2021, 2023) llama lo problemático en resonancia con William James. Es 
decir, lo experimental y lo problemático se cocrean y sostienen al unísono como una cinta 
de Moebius. Deslizarse por ella es entregarse a una experiencia pura sin mediaciones o 
limitaciones (James 2020).

El vertiginoso impulso que buscamos y ensayamos sostener y cuidar en las experimentacio-
nes que describiremos a continuación no ha tratado en ningún momento de seguir un plan, 
sino de componer colectivamente un plano de inmanencia para el pensamiento (Deleuze 
y Guattari 2006). Esto nos llevó a una serie de prácticas como espacios porosos para la 
puesta en marcha de modos y maneras. Una ecología de prácticas diversa y heterogénea 
entre gestos artísticos, pedagógicos y del cuidado (Stengers 2021).

En este sentido, como veremos, hemos tratado de acceder a una experiencia no métrica 
con el ambiente, una experiencia integral, si se quiere, de encuentros inadvertidos con el 
mundo y sus reinos (el vegetal en este caso), solo posible en la contingencia cosmogenética 
que lo experimental favorece. En otras palabras, y resonando con el pensador y escritor 
brasileño Oswald de Andrade (Nodari 2019), lo que se cultiva y cuida entre lo experimental 
y lo problemático es un apetito, es un gusto por la devoración, que inevitablemente nos 
llevará a un banquete multiespecie. Una disposición antropofágica toma lugar y es cultivada 
y cuidada en ese entre.



118

De ahí el sentido profundo de un trecho del Manifiesto Antropófago: “De la ecuación 
yo parte del cosmos al axioma cosmos parte del yo. Subsistencia. Conocimiento. 
Antropofagia”. Pues se trata de transformar un régimen en el cual el yo es una porción 
delimitada del mundo, una extensión en otro, donde el mundo es el efecto de la com-
posición de sujetos y sus intensidades, una circunferencia (inexistente) que resulta de 
las (in)tensiones combinadas de cada yo, de la interpenetración de los cuerpos que 
los límites-contorno impedían. Eso que Oswald llamaba subsistencia antropofágica 
era, por tanto, un contacto con la exterioridad: “El cosmos parte del yo”, pero “solo me 
interesa lo que no es mío”. Dicho de otra manera, el mundo no existe, pero subsiste: 
es aquello que está entre los seres, el inter-ese, la resultante de sus transformaciones 
recíprocas, el efecto de sus devoraciones. (Nodari 2019, 87; la traducción es nuestra)

Afirmamos, por tanto, que, como experimentación de modos y maneras, el arte es una 
ecología de prácticas, así como la (re)invención de hábitos, de modos no métricos de habitar 
el mundo, en donde la imaginación y la especulación son condición para nuevas maneras 
de relacionarnos y darle sentido a este. Maneras que siempre implican o, más bien, com-
plican una cosmopolítica (Stengers 2014), que también habita entre lo experimental y lo 
problemático. Allí, las negociaciones deben tomar lugar todo el tiempo, para que el acto de 
mantener el apetito abierto no sea un gesto de exterminio, sino de devoración afirmativa 
de mundos. La experimentación de los deslímites de un banquete.

El campo/campus de experimentación y degustación

Sabemos que los humanos, como especie, no podemos vivir por nosotrxs mismxs, que 
nuestra subsistencia está condicionada por las colaboraciones formales, explícitas y también 
insospechadas que establecemos con otras formas de vida humanas y más que humanas, 
así como con entidades inorgánicas. Nuestra dependencia absoluta de otros ha sido uno 
de los principales insumos para cuestionar el excepcionalismo humano, derivado de la 
razón occidental moderna, una historia hegemónica sobre la vida en el planeta, de la que 
nos quisieron hacer creer éramos protagonistas.

Indagando sobre estas cuestiones, fue cuando en el espacio académico, conformado por 
estudiantes de pregrado y profesorxs, iniciamos la lectura colectiva de Seguir con el pro-
blema de Donna Haraway (2020). El alimento apareció en nuestras discusiones rápidamente 
como un obstáculo moral para pensarnos con otros. ¿Cómo podríamos devenir-con si los 
comemos? En este contexto, la noción de alimentarse, específicamente de comer carne, 
no parecía conciliarse con la propuesta de Seguir con el problema, la cancelaba y resolvía 
en una serie de juicios morales y actos de contrición, que no solo eran aplicados a las vidas 
particulares de los participantes de Lab a-PTSE , sino a la idea general de comer carne, 

Figura 1. Recolección de alimentos
Fuente: Lab a-PTSE (2024).



119

develando una matriz de pensamiento occidental y colonial aplicable sin ningún miramiento 
a todos los humanos sin importar sus contextos.

El documental Angry Inuk (2016) de Alethea Arnaquq-Baril nos puso frente a la complejidad 
de lo que significa cazar y alimentarse para una comunidad extramoderna. Los inuits han 
tejido por cientos de años relaciones complejas y enmarañadas con las focas. A finales del 
siglo XX, los defensores de los derechos animales iniciaron una campaña a nivel mundial en 
la que se pedía prohibir la caza de focas y la venta de productos derivados de sus pieles, 
sin considerar a los inuits que ya habían sido obligados a participar del mundo moderno a 
través de programas, como las escuelas residenciales canadienses (Hanson et al. 2020), 
y para quienes los productos de piel se habían convertido en la única manera de adquirir 
recursos económicos, ahora necesarios para comprar productos básicos, como gasolina.

En este documental, se hizo evidente cómo los lugares de decisión resultan inaccesibles 
para los inuits y cómo personas completamente lejanas a sus vidas deciden y legislan sobre 
ellos desde la “buena voluntad”. La propuesta cosmopolítica de Stengers (2014) late en estas 
imágenes y nos pone en disposición de revisar los juicios morales y asumir otros roles. A 
partir de estos materiales, surgió una perspectiva particular de la alimentación que nos llevó 
a cuestionar nuestros vínculos con lo que nos nutre o nos ha nutrido. ¿Con qué alimentos 
contamos historias? ¿Cómo seguir con el problema? ¿Cómo digerir ese problema?

Cada integrante de Lab a-PTSE eligió un alimento significativo en su vida y compartió 
historias, recetas y experiencias en torno de este. La cidra (Sechium edule), por ejemplo, 
también conocida como guatila o chayote, llamada coloquialmente en Colombia papa de 
pobre, es una planta trepadora que crece de manera casi silvestre-feral, cuya abundancia 
contrasta con su apodo (papa de pobre) y pone en evidencia las jerarquías gastronómicas 
que nos rodean. La cidra nos conectó con una historia de movilidad urbano-rural y con el 
trabajo femenino como forma de control religioso, moral y político, como un ejemplo del 
análisis de Luz Gabriela Arango Gaviria (1991) sobre la historia del movimiento obrero textil 
en Bello (Antioquia, Colombia).

El sánduche de atún enlatado nos habló de la posibilidad de transportar alimentos y ascender 
de clase social con ellos, de su importancia en visitas familiares y funerales. El arroz con 
leche nos conectó con la posibilidad de la venta de alimentos como alternativa al sosteni-
miento de proyectos comunitarios en un barrio popular de Medellín y la torta de banano 
se presentó como una posibilidad de evitar el desperdicio de alimento.

Estas historias develaron que los alimentos son receptáculos de imaginarios y códigos a 
través de los que se generan relaciones de poder, nos ayudaron a pensar en cada uno de 



120

ellos como universos interconectados que producen cuerpos, los nuestros, pero también 
los de otros animales y existencias vegetales. Comprendimos, entonces, que comer 
implica experimentar un entramado de relaciones simbiogenéticas que nos ponen en una 
perspectiva distinta a la de la cadena alimenticia como esquema de relación con lo que 
comemos y con cómo podemos acceder al alimento.

En las historias que nos contamos, aparecía la pregunta sobre qué cosas consideramos 
comestibles y cómo pueden no serlo para nosotrxs, pero sí para otros seres. El mundo 
como un banquete multiespecie cobró sentido y nos dispuso a mirar más de cerca. ¿Ali-
mentarse implicaría una relación de intercambio económico o de trabajo? Una especie de 
recompensa capitalista. ¿Qué tanto alimento habrá a nuestro alrededor que pasa desaper-
cibido bajo esta lógica?

Stengers (2014), en su propuesta cosmopolítica, propone una perspectiva eto-ecológica, 
“que afirma la inseparabilidad del ethos, de la manera de comportarse propia de un ser, y 
del oikos, del hábitat de este ser, de la manera en que este hábitat satisface o se opone a 
las exigencias asociadas a tal ethos, o les brinda incluso la ocasión de actualizarse en unos 
ethos inéditos” (24).

En ese sentido, fue relevante empezar a indagar respecto a las posibilidades que nos ofrece 
el oikos que compartimos, el del Campus El Volador de la Universidad Nacional de Colombia, 
Sede Medellín. Un campus con características particulares que lo hacen especialmente 
interesante, pues parte de su historia está relacionada con la antigua Escuela de Agricul-
tura Tropical, hoy Facultad de Ciencias Agrarias, lo que facilitó que, en 1986, se destinaran 
áreas para la siembra de diversas especies de árboles y arbustos que consolidaron el 
actual Arboretum y Palmetum de la sede. Una colección que hoy cuenta con 101 especies 
de palmas, 405 de árboles (muchos de ellos frutales) y 16 de otras plantas, en su mayoría 
procedentes del territorio colombiano (Varón y Morales 2013).

El Volador cuenta con un área de 272 982 m² y está ubicado a una altura aproximada de 
1500 m s. n. m., en el centro de Medellín, que se caracteriza por un clima subtropical 
húmedo que suele oscilar entre los 17 ºC y los 24 ºC a lo largo del año. Estas condiciones 
climáticas y de gran diversidad vegetal lo consolidan como un “pulmón de la ciudad”, una 
suerte de jardín botánico, que, además, es el hogar de cientos de especies de aves nativas 
y migratorias (Aves de la Universidad Nacional de Colombia, Sede Medellín: Guía de campo 
2014), así como de gran cantidad de insectos, entre ellos, las mariposas (Uribe y Clavijo 
2022). El Volador es un campus con una gran biodiversidad, cuyas fluctuaciones y ritmos 
estacionales son notorias a lo largo del año.



121

Considerando lo anterior, como primera actividad, nos dividimos en grupos para abarcar la 
mayor cantidad de espacio del campus, rastreando especies vegetales que pudiéramos 
identificar como posibles alimentos. Nos propusimos re-conocer el campus no desde 
los espacios académicos convencionales, tales como salones, auditorios, laboratorios u 
oficinas, sino de manera más experimental y sensorial al merodear por entre los árboles y 
matorrales en una disposición corporal completamente diferente a la que acostumbramos. 
No sentados sino desplazándonos por el espacio en busca de “alimento”: mirando hacia 
arriba, esperando encontrar frutos en las ramas y copas de los árboles y palmas, o hacia 
abajo, a la expectativa de frutos o semillas caídos, observando las aves y los insectos en 
su interacción, intentando descifrar sus formas de habitar y ser en ese espacio existencial, 
sorprendiéndonos con escenas inesperadas, como un camino de hormigas en el suelo 
cargando pequeñas flores color púrpura.

En el campus, tomando como punto de partida el mundo vegetal, descubrimos calendarios, 
ritmos y sincronías, la estacionalidad (seasonality) del alimento y la coordinación (Tsing 
2021), que garantiza la continuidad de la vida. Aves, insectos y mamíferos sostenidos por 
redes de acciones y gestos interespecie. Una flor que se abre, un fruto que cae, un insecto 
atrapado en la telaraña; todo es devorado para ser vida de nuevo; una cinta de Moebius 
que no encadena, y que, por el contrario, se desdobla y despliega. En este contexto, 
entendemos la coordinación como un proceso dinámico, más allá de la sincronización, 
que es, sobre todo, contingente de los ritmos temporales que emergen de la interacción 
entre diferentes prácticas y agentes.

En uno de nuestros recorridos, nos detuvimos a conversar con alguien que recogía semillas 
ávidamente. Don Oscar, quien resultó ser un magnífico instructor, formado como técnico 
forestal, recorría nuestro campus en busca de semillas para reproducir en el vivero donde 
trabajaba. Con gran generosidad, empezó a describir en detalle las especies que nos 
rodeaban, compartiendo más que datos taxonómicos, dando cuenta de la pasión propia de 
quien ha ganado tal intimidad con su oficio y sus interlocutores vegetales, como si no se 
percatara de estar trabajando, tal como un jardinero entregado a su huerta (figuras 1 y 2).

Inspirados por estas experiencias y por la reciente literatura sobre las plantas, en el contexto 
de lo que ha venido siendo llamado “giro vegetal”, junto con la invitación a “pensar con 
cuidado” de Maria Puig de la Bellacasa (2017), identificamos la necesidad de cuestionar 
que las perspectivas técnicas y productivas son las formas privilegiadas de entender el 
mundo vegetal en el contexto académico, y quisimos desmarcarnos de estos paradigmas 
que entienden las plantas desde una lógica productiva, como un simple “recurso natural”, 
y experimentar otros modos de vincularnos con ellas.

Figura 2. Reconocimiento de las 
vidas del campus

Fuente: Lab a-PTSE (2024).



122

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Autores como Coccia (2017) y Marder (2020) plantean que desde la mirada occidental 
moderna las plantas son vistas en general desde una lógica instrumental que no reconoce 
las relaciones de interdependencia que unen lo viviente en la planta, que funciona como 
traductor que transforma el hecho biológico en un problema estético y, en últimas, en una 
cuestión de vida y muerte.

La naturaleza, en ese sentido, no es lo que precede a la actividad humana, no lo opuesto a 
la cultura, sino lo que permite a todo hacer y devenir: la fuerza responsable de la génesis es 
lo que permite ser al mundo (Coccia 2017, 29). Conocer este mundo implica la mediación 
de un viviente y ocurre desde una cierta forma, desde un cierto grado de vida.

Para Marder (2020), en las plantas, la conciencia no intencional evidencia otro modo de 
ser, otra ontología. La vida no consciente de las plantas sería un pensamiento antes del 
pensamiento, el pensamiento entendido como algo que no es una prerrogativa del sujeto 
humano. Lo viviente desborda los moldes cognitivos, otras ontologías y cosmologías son 
susceptibles de emerger teniendo como modelo el mundo vegetal.

Siguiendo esta misma línea, en Deleuze y Guattari (1994), la noción de pensamiento rizo-
mático tiene lugar en las interconexiones, los nodos y las líneas de fuga, donde las dife-
rencias son comunicadas y compartidas. En palabras de Coccia (2020): “la planta muestra 
que cada ser vivo vive una vida que anima indiferentemente su propio cuerpo y el de una 
infinidad de otros individuos de otras especies” (222). Este filósofo, abocado al mundo 
vegetal, manifiesta que las plantas no son solo formas de vida diferentes de las demás, 
sino la vida misma, como potencia para animar las formas más diversas.

Para decirlo un poco más radicalmente, cada persona viva construye una vida que 
hará vivir a las demás, construye un cuerpo que se convertirá en comida de los otros, 
el teatro de la vida de los otros. Y ese pasaje de la vida que es la nutrición —el acto 
mediante el cual un cuerpo de otra persona es traído a la vida o a la vida de otra es-
pecie— es gracias a las plantas algo sublime. Cuando comemos, después de todo, 
buscamos y encontramos la luz del sol que las plantas han insuflado en el cuerpo 
mineral de Gaia. La nutrición no es más que ese comercio de luz extraterrestre que 
se transmite de mano en mano, de especie en especie, de reino en reino, que sigue 
iluminando el planeta, asegurando, día tras día, la continuidad y la proximidad entre la 
Tierra y el Sol. O si prefieren, en las plantas se hace particularmente evidente el hecho 
de que la vida es algo que viene siempre de otro ser vivo para ir hacia otro ser vivo. 
(Coccia 2020, 222-223)

Como habíamos visto en el documental Angry Inuk (Arnaquq-Baril 2016), recorrer un espacio 
en búsqueda de alimento implica una cercanía diferente y experimental con el entorno, que, 
lejos de lo instrumental, supone agudizar los sentidos y abrirse a las artes de la atención, 
que nos abocan a conocer, no para apropiarnos, o por conocer, sino a conocer para convivir 
en territorios compartidos (Despret 2020, 14). En ese proceso de conocer, la vista pierde 
su función escópica cultural, haciéndonos conscientes de que no está separada del tacto, 
el olfato, el oído y el gusto.

Nos convocamos a experimentar una expansión de la percepción, a observar con cuidado, 
pero también a oír, oler y degustar aquello que nos rodeaba, cuestionando no solo el 
excepcionalismo humano, sino el privilegio de la visión como forma suprema de acceder al 
conocimiento, a la verdad. Saboreamos hojas, semillas y frutos que íbamos descubriendo, 
mientras indagamos alrededor, ávidos de información, las especies presentes en nuestro 
campus que nunca antes habíamos percibido.



123

Descubrimos diversas plantas tropicales comestibles convencionales en nuestro contexto, 
tales como tamarindo (Tamarindus indica), mango (Mangifera indica), guayaba (Psidium) 
pomo o pomarrosa (Syzygium malaccense), así como algunas que desconocíamos, por 
ejemplo, la jagua (Genipa americana), la jabuticaba (Plinia cauliflora) o el akee (Blighia sapida), 
frutos que, en otros contextos latinoamericanos, son ampliamente apreciados. Aprendimos 
que ciertas especies vegetales son un manjar para aves e insectos, tal es el caso del loro 
(Dilodendron costaricense) o del suribio (Zygia longifolia).

En vista de esta diversidad, descartamos las especies que reconocimos como comestibles 
cotidianamente (guayaba, tamarindo, mango, etc.), y decidimos seleccionar una serie de 
plantas a partir de su inusitada presencia, de su posibilidad de devenir alimento y de su 
potencial para narrar historias. Experimentamos formas de ensamblar y tejer relaciones 
entre estas de manera sensible.

Las plantas que definimos para componer la serie final fueron tres preexistentes y dos 
especuladas. Seleccionamos el akee por su forma excepcional y su inusual presencia, la 
pomarrosa por su abundancia y su falta de aprovechamiento y el achiote por su riqueza 
cultural. Por otra parte, especulamos dos especies vegetales: la pitabana, un supuesto 
híbrido entre pitahaya y guanábana, que habría surgido por la contigüidad de las dos plantas 
y el marañón enano, una consecuencia fabulada de interacciones multiespecie.

Prácticas artísticas

¿Qué pueden decirnos un pájaro, una semilla, una fruta, una hoja, un camino de hormigas, 
una telaraña, un libro, un jardinero? ¿Cómo integrar sus relatos en una polifonía multisen-
sorial que desafíe los convencionalismos sobre lo que creemos saber del llamado “mundo 
natural”? Solo atendiendo a lo inadvertido: las múltiples historias, oficiales y extraoficiales, 
“reales”, fabuladas y proscritas; atendiendo, con seriedad y rigor, a lo que convencional-
mente no estamos entrenadxs para percibir. Cuestionando las moralidades hegemónicas 
y problematizando qué significa comer (lo otro), ubicando tal digestión del pensamiento 
entre lo experimental y lo problemático.

Figura 3.  
Caminata de reconocimiento

Fuente: Lab a-PTSE (2024).



124

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Nos acercamos a los alimentos y comensales seleccionados desde las prácticas artísticas 
en cuanto formas de hacer y no cosas que se hacen (De Pascual y Lanau 2018). Es decir, el 
objetivo no era realizar obras o piezas que trataran de encapsular el proceso, sino permitirse 
usar estrategias y medios del arte para observar atentamente y generar cercanías (figura 3).

En medio de las derivas del caminar, cada estudiante tenía la libertad de acercarse a los 
alimentos seleccionados y especulados usando la herramienta de su preferencia, de la 
manera en que mejor le pareciera. Fue común el uso del dibujo y la inclinación a la ilustra-
ción, seguramente por todo el imaginario y la relación histórica con la posibilidad de captura 
y catalogación de flora y fauna usado por las expediciones botánicas.

Sin embargo, las imágenes realizadas por lxs estudiantes divergían de estas en cuanto 
buscaban señalar las relaciones subyacentes a la existencia del alimento observado y, 
en ese sentido, se presentaban más cercanas al trabajo de Maria Sibylla Merian (Van de 
Roemer et al. 2022),  ilustradora científica del siglo XVII, pionera en observar el desarrollo 
y crecimiento de larvas y otros especímenes capturados y criados por ella, que, precisa-
mente, por esa cercanía y disposición a la observación atenta, logra romper en sus ilustra-
ciones con el individuo solo y diseccionado, entendiendo que su existencia depende de 
sus relaciones (figuras 4 y 5).

Siguiendo la complejidad del entramado de relaciones, se hace presente también que cada 
alimento arrastra una serie de historias que ponen en contexto su existencia, ya sea real 
o imaginaria. Narrarles se vuelve, entonces, parte del proceso, como una consciencia de 
que es en las historias y en la manera en que se cuentan (importa qué historias cuentan 
historias; Haraway 2020) donde se juegan algunos modos de existencia, el valor que se 
les asigna y los poderes que se les imponen.

Las historias entendidas como eventos matérico-simbióticos que impactan y configuran 
mundos son asuntos que no deben ser tomados a la ligera (Loveless 2019, 21). Estos ali-
mentos existen en un contexto particular, cargan con una historia y una trayectoria general, 
pero también individual. Por tanto, decidimos experimentar las artes de contar historias 
de manera colectiva y polifónica.

¿Quién lo narra? La abeja que visita el pomo:

Al visitar el árbol de pomarrosa, parece ser un gran banquete multiespecie, allí convi-
vimos entre otros animales con plumaje azul y amarillo de picos pequeños que vuelan 
de fruto en fruto para saborearlos y otros pájaros con copete rojo que golpean su 
tronco con el pico y se alimentan de los frutos que nacen en abundancia.

O una voice-over que teje relaciones coloniales:

Un fruto llega del oeste africano al Caribe en un barco de esclavizados. ¿En qué forma 
llega? ¿Una semilla? ¿Un esqueje? ¿Un árbol pequeño trasplantado? ¿En manos de 
los esclavizados? ¿En manos de los esclavistas? Reconoce alguna semejanza en la 
tierra y el clima nuevos con los de su origen y echa raíces. Aves e insectos se acercan 
a sus frutos. La ciencia le descubre en 1793 en Jamaica como posibilidad de alimento 
para los esclavizados. William Bligh, un marinero al servicio de la Corona inglesa, es 
quien lo presenta ante la Royal Society y es de quien se toma el nombre científico 
Blighia sapida.



125

Figura 5. Ilustración 
especulativa de marañón enano
Fuente: Lab a-PTSE (2024).

Figura 4. Ilustración de pomo o 
pomarrosa
Fuente: Lab a-PTSE (2024).



126

Así como otra voz que especula y crea la especie a medida que avanza la narración:

Es resultado de una mutación dada a partir de la interacción biológica entre una plántu-
la de marañón y la diversidad de insectos que iban a alimentarse de las plantas adultas 
a su alrededor. Una vez morían, en las noches de fuertes ventiscas, sus cadáveres 
caían de las hojas al suelo donde se encontraban las plántulas silvestres, abonando 
la tierra donde crecían. Este cambio en el terreno atrajo una comunidad de larvas de 
escarabajo verde que desarrolló una relación de comensalismo con las raíces de las 
plantas jóvenes, en la que las raíces se nutrían de las deposiciones de las larvas.

Este proceso termina por bosquejar entre narraciones y gestos de habitar diferentemente 
el campus una cartografía sensible que traza los recorridos realizados (Passos et al. 2017; 
Rolnik 2016), consignando la experiencia de haber estado en presencia de estos alimentos 
que aparecen para muchos luego de haber recorrido varias veces. El caminar como metodo-
logía de investigación-creación (Springgay y Truman 2019) y la cartografía como posibilidad de 
hacer emerger la experiencia colectiva en el espacio crean en sí mismas una historia que se 
recoge en la videoinstalación Alimentos inadvertidos, una cartografía-banquete multiespecies.1

La videoinstalación hace del campus una pantalla. Una tela que lleva impreso el mapa 
de la universidad y marca los lugares donde se encuentran los alimentos elegidos (akee, 
pomarrosa, achiote, pitabana, marañón enano), recogiendo, a su vez, las imágenes produ-
cidas por lxs estudiantes y sus narraciones en medio a la experimentación de un montaje 
audiovisual a modo de una cartografía rizomática y dinámica. La pantalla como una bolsa 
transportadora que guarda historias de recolección y siembra multiespecie (Le Guin 2020) 
(figura 6).

Prácticas pedagógicas

Al margen de delimitaciones curriculares y de la formación de sujetos, las prácticas artísticas 
que hemos presentado en cuanto prácticas pedagógicas son la manifestación micropolí-
tica y des-encuadrada de un deber ser, en que toman lugar experiencias orientadas a una 

Figura 6. Registro de 
videoinstalación monocanal
Fuente: Lab a-PTSE (2024).



127

[“A
LIM

EN
TO

S I
NA

DV
ER

TID
OS

”: E
XP

ER
IM

EN
TAC

ION
ES

 EN
TR

E E
CO

LO
GÍA

S D
E P

RÁ
CT

ICA
S A

RT
ÍST

ICA
S, 

PE
DA

GÓ
GIC

AS
 Y 

DE
 CU

IDA
DO

 · M
AR

CO
S R

OS
TAN

 DA
VY

T]

pragmática de la inutilidad, para pensar con Manning (2020a). De lo contrario, no podríamos 
hablar de un proceso de experimentación, pues recordemos que no se trataba de seguir 
un plan, sino de trazar y componer un plano de inmanencia para el pensamiento, en el que 
nunca exigimos que lxs otrxs (estudiantes) hicieran como nosotrxs, sino en el que nos 
dispusimos a pensar juntxs, como se evidencia en el proceso de investigación-creación 
colectivo que hemos expuesto.

Acompañarse mutuamente no desde una autoridad externa a la experiencia que nos habi-
litaría a entrar en ella, sino reconociendo que la propia experiencia es la autoridad, pues es 
ella quien instruye. Es entonces cuando ocurren procesos de aprendizaje, como la organi-
zación de encuentros con el mundo (Deleuze 2008). Allí comunidades de co-aprendizaje 
son compuestas desde polifonías de saberes humanos y no humanos.

Don Oscar, un jardinero, cuya experiencia lo hace un sabedor excepcional de las plantas 
y semillas, compone en igualdad de condiciones con las propias semillas, pero también 
con la interioridad de la academia. No solo se trata de experimentar modos y maneras que 
desde lo sensible pueden ganar una expresión artística, sino que se trata de experimentar 
también otros modos y maneras de aprender en los que la propia universidad es llevada 
al límite. Hackear, desertar constantemente del currículo, abrir líneas de fuga y cuidar las 
condiciones para que pueda emerger un devenir-maestro del mundo.

Mientras dura lo experimental y lo problemático, pueden ocurrir procesos de subjetivación; 
pero, en última instancia, lo que nos interesa es la colectividad emergente que se alza 
en Lab a-PTSE. Una creatividad colectiva y colaborativa (Barbosa y Da Fonseca 2023) que 
aprende a confiar en la experiencia, para, en medio de ella, sostener un campo y plano de 
experimentación, donde no se buscan certezas, sino modos y maneras de multiplicar las 
derivas y los desvíos a partir de la proximidad y la reciprocidad entre prácticas artísticas y 
pedagógicas (Cervetto et al. 2023). Recordemos que el proceso de cocreación que se ha 
llevado a cabo, como gesto de seguir con el problema, fue el resultado de una deriva y de 
múltiples desvíos. El hambre por el banquete se fue cultivando.

No buscamos asegurar nada. La vida no asegura, suelta al viento semillas. Por tanto, abra-
zamos nuestros no saberes como potencia precaria (Fabiao 2019), que nos mantiene en un 
proceso de aprendizaje y apertura constante con el mundo. Prácticas pedagógicas como 
“experimentar lo experimental” siendo maestros ignorantes (Rancière 2022), que, junto 
con sus estudiantes, se entregan al vértigo de la experiencia en la que solo existen falsos 
cortes y se está en medio de un continuum experiencial y experimental. La videoinstalación 
fue ese falso corte como consistencia provisoria del proceso que siempre buscará otros 
medios para seguir y desplegarse en nuevos procesos de aprendizaje y creación.

Los tiempos de la experiencia, que más que extensivos son intensivos, son, a su vez, un 
continuum espiralado de multisensorialidades que atraviesan los cuerpos. Aprendemos 
observando, pero también tocando, oliendo, saboreando, digiriendo. Un proceso en el que 
ya no solo se aprende, sino en el que hay mutuas aprehensiones. Digerimos el mundo, 
mientras también nos digiere. Aprendemos a devenir estómagos que mutuamente se 
esculpen. Somos otros con “alimentos inadvertidos” y el fragmento de mundo con el que 
nos hemos encontrado es otro al ser notado, al ser percibido de una manera inesperada 
que lo hace más rico y diverso.

Hemos modulado y modificado nuestros hábitos y con ellos nuestros modos y maneras de 
percibir e imaginar. Hemos puesto a prueba una serie de pedagogías de la percepción y de 
la imaginación, en la que, siguiendo a bell hooks (2021, 2024), hemos ensayado maneras 
de enseñar a transgredir y a hacer comunidad como posibilidades de deslímite creativo. O 



128

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

aun si resonamos con el pensamiento contracolonial del pensador quilombola y brasileño 
Nêgo Bispo dos Santos (Simões y Kohan 2025), lo experimental y lo problemático que nos 
mueve artística y pedagógicamente tiene mucho que ver con su idea onto-epistemológica de

principio-medio-principio […], [que] no pretende ser una respuesta o un fin; pero, tal 
vez, una apuesta por percepciones y sensibilidades pluriversales y contrahegemóni-
cas, no influyentes, pero sí confluentes; no monocultural, sino biocultural. En otras 
palabras, principio-medio-comienzo es un torbellino, un círculo que pone la vida en 
relación y diálogo orgánico porque, […] no hay fin, siempre encontramos la manera de 
empezar de nuevo. (Simões y Kohan 2025, 7-8)

Quizás otra manera de nombrar lo experimental propuesto por Oiticica sea justamente esta 
de principio-medio-principio, en la que las prácticas pedagógicas son al unísono prácticas 
artísticas y, como veremos a continuación, de cuidado, pues, como resalta el pensamiento 
de Nêgo Bispo dos Santos en la lectura que hacen Simões y Kohan (2025):

Para él, la creación es conocimiento orgánico y el conocimiento orgánico es creación. 
Un conocimiento no segmentado, no destinado a producir utilidades, sino a vivir, a 
“perder” el tiempo, a pasear […]. No es un conocimiento que especializa, que separa, 
todo lo contrario, es una expresión de la vida en su totalidad, algo que sugiere como 
natural (“condiciones naturales”). En otras palabras, es lo que reafirma modos de exis-
tencia. El conocimiento especializado, representado por la educación formal, rompe 
con estas relaciones y experiencias y pone fin a la creación. […] Quizás incluso poda-
mos decir que este conocimiento especializado presente en la educación hegemónica 
colonialista establece propósitos e intereses ajenos que no crean nada, solo sintetizan, 
fabrican, (re)producen para que sirva a la reproducción y la comercialización. (12-13)

Prácticas de cuidado

A la luz de las prácticas artísticas y pedagógicas que hasta aquí hemos explorado, cabría 
preguntarnos ¿en qué consiste exactamente pensar con cuidado? Puig de la Bellacasa 
(2017) plantea que se trata de todo lo que se hace para mantener, continuar y reconstruir el 
mundo para vivir en él lo mejor posible desde una perspectiva no antropocéntrica, es decir, 
donde lo humano no es el referente, punto de partida u objetivo de las acciones. Haraway 
(2020) argumenta la necesidad de subvertir este antropocentrismo, favoreciendo agencias 
descentralizadas y distribuidas. Estas agencias implican que la coexistencia se sostiene 
y disemina de forma plural. Es decir, que no es posible establecer de forma definitiva los 
límites entre lo humano y lo no humano. De esta forma, al descentrar al sujeto humano 
en redes de cuidado más que humanas, se tiene el potencial de reorganizar las relaciones 
entre humanos y no humanos hacia formas de coexistencia no explotadoras, por ejemplo, 
dejar de pensar y nombrar el mundo vegetal como “recursos naturales”.

Acompañar derivas y con-notar (pensemos en la hormiga con la flor que mencionamos) fue 
parte central de nuestras discusiones. La lectura no se impuso a la experiencia, fue una 
lectura sensible y experiencial como protocolo de experimentación. Una lectura intensiva 
(De Sutter 2020) como un punto de partida, no una imposición a probar o legitimar. Quisi-
mos abandonar el lugar de experto y aproximarnos más al del experimentador y practicante 
(Stengers 2021), buscando, en la escala de lo posible y en las temporalidades factibles y 
a nuestro alcance, cuidar la potencia del pensamiento, ser honestxs: siguiendo a Haraway 
(2019), con respons-habilidad.



129

[“A
LIM

EN
TO

S I
NA

DV
ER

TID
OS

”: E
XP

ER
IM

EN
TAC

ION
ES

 EN
TR

E E
CO

LO
GÍA

S D
E P

RÁ
CT

ICA
S A

RT
ÍST

ICA
S, 

PE
DA

GÓ
GIC

AS
 Y 

DE
 CU

IDA
DO

 · M
AR

CO
S R

OS
TAN

 DA
VY

T]

Si la perspectiva feminista sobre el cuidado problematiza y busca transformar la forma en 
que entendemos y organizamos el cuidado en la sociedad, promoviendo la igualdad de 
género, la justicia social y el bienestar de todas las personas, (Puleo 2017) la perspectiva 
del cuidado y del sostenimiento de la vida inspirada por la mirada feminista nos lleva a que 
“pensar con cuidado” es pensar en la existencia de una interdependencia ontológica, tal 
vez en el mismo sentido que nos sugiere De la Cadena (2015) al proponer una “apertura 
ontológica” como posibilidad de replantear la relación entre el ser humano y el mundo, 
reconociendo la existencia de múltiples realidades y formas de existencia que desafían las 
concepciones occidentales y dualistas del ser.

Todo esto nos sugiere pensar que no existe una única realidad objetiva, sino multiplicidad de 
realidades conectadas y mutuamente influyentes, en las que lo humano y lo no humano, lo 
natural y lo cultural, se entrelazan. Esto implica que no podemos ser sin otros (humanos y no 
humanos) y que debemos ir más allá de la idea occidental y liberal del sujeto independiente 
que no necesita de nada ni de nadie. Como mencionamos, la coexistencia humana debe 
considerarse inseparablemente entrelazada con lo no humano. En esa medida, el cuidado 
no es solo una preocupación humana, pues todas las vidas y el futuro interdependen. Por 
ello, apostamos por modos de pensar, percibir y sentir dedicados a ello.

Cuidar estas aperturas ontológicas, como quizás ya sea claro en este punto, es cuidar 
también la persistencia de lo experimental y lo problemático en la experiencia, como 
aquello que nos permite ensayar maneras inusitadas de relacionarnos y enmarañarnos con 
otros modos de existencia. Estar dispuestos a transitar por la inestabilidad de los modos 
de co-existir, y que pueden y deben ser re-inventados a la par que los movimientos del 
propio mundo que se experimenta a sí mismo como fuerza simbiogenética. Una fuerza 
que también es cosmo-estética al hacer emerger y aparecer lo nuevo y la diferencia, como 
gestos de cuidado en los que devenires y futuros puedan tomar lugar no como promesas a 
las que llegar, sino como despliegue y deslímite de posibles a experimentar (Wiedemann 
y Pérez 2024).

Así, buscamos hacernos a prácticas de pensar con cuidado, como quien cultiva una dispo-
sición para una activación singular de los posibles en cuanto nidos especulativos de mun-
dos (Wiedemann 2021). Estas prácticas menores, en el sentido propuesto por Deleuze y 
Guattari (1978), lejos de ser heroicas, como nos recuerda Le Guin (2020), nos invitan a que,

si por el contrario uno evita el modo lineal, progresivo, modo flecha-(asesina)-del-Tiem-
po de lo Tecno Heroico, y redefine la ciencia y la tecnología como bolsas transporta-
doras primordialmente culturales antes que como armas de dominación, se genera 
un agradable efecto colateral según el cual la ciencia ficción puede ser vista como un 
campo mucho menos rígido y estrecho, no necesariamente prometeico o apocalípti-
co, y de hecho menos como un género mitológico que como uno realista. (15)

Con esto queremos reforzar nuestra apuesta por el cuidado de realidades y existencias 
menores (Lapoujade 2017). Esas que encontramos sin ir tan lejos, contrario al gesto heroico 
de un Ulises. Se trata, en todo caso, de experimentar nuevos modos de habitar espacios 
cotidianos, en nuestro caso el campus, cultivar modos de percibir que nos permitan prestar 
atención a lo infraordinario (Manning 2020a), con-notar para quien sabe, entender que, en el 
fondo, solo podemos cuidar y pensar con cuidado en la medida en que, más que hacernos 
a un territorio, que aún es una noción que opera en el orden de la propiedad, busquemos 
experimentar con prácticas artísticas que especulen y ficcionalicen, que fabulen modos 
de ser con la tierra. En este orden de ideas, Cangi (2024) nos recuerda:



130

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Hay hombres y mujeres que miran hacia abajo, hay otros que miran hacia arriba. No 
es solo una dirección de la mirada, es una elección vital. Los originarios […], miran la 
Tierra y extraen su fuerza de ella sin desvelar sus secretos. Habitar como originario su-
pone tener como referencia primordial la relación con la Tierra, en la que se nace y en 
la que se fabrica el nicho vital. No importa si su localización es en la selva, en la aridez 
de los desiertos, en las faldas andinas o en las comunidades de las periferias metro-
politanas. Lo que sitúa a esos cuerpos es su condición de formar comunidad ligada a 
un lugar singular, que será inmanente a su constitución existencial. […] cuerpos encar-
nados a la Tierra que solo existen bajo la forma del plural de la palabra “Pueblos”. (265)

Como gesto especulativo y de ficción, cuidar tendría, entonces, que ver con aquellas prác-
ticas sensibles, ya sean estas artísticas o pedagógicas, que nos permitan hacer el campus 
nuestra Tierra y nosotrxs el pueblo de esta, puesto que la experienciamos y experimenta-
mos como nicho vital. Una relación y vínculo que no están dados ni son heredados, sino 
que deben ser inventados todo el tiempo. Un parentesco inadvertido, para pensar una vez 
más con Haraway (2020), menos como una acción de comprensión que busca revelar los 
secretos de dicha tierra y más como la sintonización que nos permita compartir y nutrir 
ritmos vitales comunes.

Consideraciones finales

Para provisoriamente cerrar esta escritura y al mismo tiempo alentar los cimientos, que se 
parecen más a una hojarasca y que bosquejan un programa de experimentación siempre 
abierto y mutable, deseamos insistir y reclamar la urgencia de experimentar y hacer de 
todo lugar, en este caso el campus, nuestra Tierra.

Un ejercicio posible en el espacio de pensamiento que puede instaurarse entre lo experi-
mental y lo problemático como ese espacio intersticial en el cual podemos ganar intimidad 
con los modos de proliferación del mundo, donde no se trata de tomar pose, sino de devenir 
posición relacional de gestos vitalistas y más que humanos, que hacen el relevo y pasan el 
testigo de conexión en conexión, hilando una gran bolsa transportadora, como la pantalla 
que colectivamente hemos cuidado a partir de Alimentos inadvertidos.

Alimentar, entonces, inadvertidamente el pensamiento en medio de ecologías de prácticas 
est/ético-políticas en las que, a partir de pedagogías radicales (Manning 2020b), aprendemos 
las artes de prestar atención a la subsistencia de permanecer en el principio-medio-principio 
de la que nos habla Antônio Bispo dos Santos. Allí, y resonando con Deleuze (2013), la 
experimentación siempre opera a partir de problemas contingentes y no aspira a transfor-
marse en un código de conducta, sino más bien de duda (Vinci 2024).

Buscamos apenas propiciar situaciones en las cuales ciertas urgencias vitales puedan surgir 
con sus demandas y singularización de caminos. En última instancia, más que producir 
conocimiento, buscamos la promoción de otros modos de vida y existencia, y para ello 
hay que dudar de las coordenadas, de los hábitos, para alcanzar una zona de no saber que 
nos impulse a pensar, a crear. Y donde, como nos dice Oiticica (2015), “los hilos sueltos 
de lo experimental son energías que brotan para un número abierto de posibilidad” (72; 
la traducción es nuestra), en los que quizás, podamos arriesgar a afirmar, en resonancia 
con Krenak (2020), que “nosotros somos la naturaleza y somos de la Tierra”, como lo que 
permite a todo hacer y devenir.



131

[“A
LIM

EN
TO

S I
NA

DV
ER

TID
OS

”: E
XP

ER
IM

EN
TAC

ION
ES

 EN
TR

E E
CO

LO
GÍA

S D
E P

RÁ
CT

ICA
S A

RT
ÍST

ICA
S, 

PE
DA

GÓ
GIC

AS
 Y 

DE
 CU

IDA
DO

 · M
AR

CO
S R

OS
TAN

 DA
VY

T]

[NOTAS]
1.	 El registro videográfico de la videoinstalación de duración de 15 minutos y algunos detalles adicionales sobre esta pueden 

ser encontrados en (“Alimentos inadvertidos, una cartografía-banquete multiespecies | América Larraín, Natalia Pérez 

e Sebastian Wiedemann (coord.)” 2024) y Colectiva Lab a-PTSE (2025). De este proceso participaron lxs estudiantes 

Valentina Tobón, Luz Álvarez, Carolina Bedoya, Daniela Jiménez, Juliana Castañeda, Mariana Alzate y Esteban Garay.

[REFERENCIAS]

“Alimentos inadvertidos, una cartografía-banquete multiespecies | América Larraín, Natalia Pérez e Sebastian 
Wiedemann (coord.)”. 2024. ClimaCom - Desvios do “ambiental” 11, n.º 27. https://climacom.
mudancasclimaticas.net.br/alimentos-inadvertidos/.

Arnaquq-Baril, Alethea. 2016. Angry Inuk. Canadá: Eye Steel Film.

Arango Gaviria, Luz Gabriela. 1991. Mujer, religión e industria: Fabricato, 1923-1982. Medellín: Universidad de 
Antioquia. https://bffrepositorio.unal.edu.co/server/api/core/bitstreams/1a958c04-e211-4021-8a2b-
c5df9500b97f/content.

Aves de la Universidad Nacional de Colombia, Sede Medellín: Guía de campo. 2014. Medellín: Universidad Nacional 
de Colombia.

Barbosa, Ana Mae y Annelise Nani da Fonseca, eds. 2023. Criatividade coletiva: Arte e educação no século XXI. São 
Paulo: Editora Perspectiva.

Cangi, Adrian. 2024. “Liminar”. En Morada floresta, editado por Alessandra Ribeiro, Emanuely Miranda, Fernanda 
Pestana, Lilian Maus, Sigifredo Marin, Susana Dias y Tiago Sales, 236-66. Campinas: UNICAMP/BCCL.

Cervetto, Renata, Miguel Hernández y Miguel A. López, eds. 2023. Agítese antes de usar: Proximidad y reciprocidad 
en las prácticas artísticas/educativas. México: Temblores Publicaciones.

Coccia, Emanuele. 2017. La vida de las plantas: Una metafísica de la mixtura. Buenos Aires: Miño y Dávila.

Coccia, Emanuele. 2020. “El giro vegetal”. Calibán: Revista Latinoamericana de Psicoanálisis 18, n.º 2: 218-222. 
https://www.bivipsi.org/wp-content/uploads/fepal-caliban-2020-v18-n1-29.pdf.

Colectiva Lab a-PTSE (Valentina Tobón, Luz Álvarez, Carolina Bedoya, Daniela Jiménez, Juliana Castañeda, Esteban 
Garay). 2025. “Alimentos inadvertidos, una cartografía-banquete multiespecies”. Signatura, 4 de enero. 
https://www.humanidadesambientales.com/signatura/012025-v4-labaptse-alimentos-inadvertidos.

De la Cadena, Marisol. 2015. Earth Beings: Ecologies of Practice across Andean Worlds. Durham: Duke University 
Press.

De Pascual, Andrea y David Lanau. 2018. El arte es una forma de hacer no una cosa que se hace: Reflexiones a partir 
de una conversación de Luis Camnitzer y María Acaso. Madrid: Catarata.

De Souza, Elton Luiz Leite. 2010. Manoel de Barros: A poetica do deslimite. Río de Janeiro: 7 Letras.

De Sutter, Laurent. 2020. ¿Qué es la pop-filosofía? Buenos Aires: Cactus.

Deleuze, Gilles y Felix Guattari. 1978. “¿Que es una literatura menor?”. En Kafka, por una literatura menor, 28-44. 
México: Era.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 1994. Mil mesetas: Capitalismo y esquizofrenia. Valencia: Pre-Textos.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 2006. ¿Qué es la filosofía? Barcelona: Anagrama.

Deleuze, Gilles. 2008. En medio de Spinoza. Buenos Aires: Cactus.



132

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Deleuze, Gilles. 2013. Diferencia y repetición. Buenos Aires: Amorrortu.

Despret, Vinciane. 2020. Prefacio a Tras el rastro animal, de Baptiste Morizot, 8-18. Buenos Aires: Isla Desierta.

Fabiao, Leonora. 2019. “Performances y precariedad”. En El tiempo es lo único que tenemos: Actualidad de las artes 
performativas, editado por Barbara Hang y Agustina Muñoz, 25-49. Buenos Aires: Caja Negra.

Goldman, Marcio. 2016. “Cosmopolíticas, etno-ontologías y otras epistemologías: La antropología como teoría 
etnográfica”. Cuadernos de Antropología Social, n.º 44: 27-35. http://repositorio.filo.uba.ar/bitstream/
handle/filodigital/3260/uba_ffyl_ICA_a_Cuadernos%20de%20Antropolog%c3%ada%20Social_44_27-35.
pdf?sequence=1&isAllowed=y.

Hanson, Eric, Daniel P. Gámez y Alexa Manuel. 2020. “The Residential School System”. Indigenous Foundations. 
https://indigenousfoundations.arts.ubc.ca/residential-school-system-2020.

Haraway, Donna. 2020. Seguir con el problema: Generar parentesco en el Chthuluceno. Traducido por Helen Torres. 
Bilbao: Consonni.

hooks, bell. 2021. Enseñar a transgredir: La educación como práctica de la libertad. Traducido por Marta Malo. 
Madrid: Capitán Swing.

hooks, bell. 2024. Enseñar comunidad: Una pedagogía de la esperanza. Manresa: Bellaterra.

James, William. 2020. Ensayos de empirismo radical. Buenos Aires: Cactus.

Krenak, Ailton. 2020. A vida nao é util. São Paulo: Companhia das Letras.

Lapoujade, David. 2017. As existências mínimas. São Paulo: N-1 Edições.

Latour, Bruno. 2007. Nunca fuimos modernos: Ensayo de antropología simétrica. Buenos Aires: Siglo XXI.

Le Guin, Ursula K. 2020. “La teoría de la ficción como bolsa transportadora”. Cuadernos Materialistas 5: 12-15.

Loveless, Natalie. 2019. How to Make Art at the End of the World: A Manifesto for Research-Creation. Durham: 
Duke University Press.

Manning, Erin. 2018. “Artimanhas: Coletividades emergentes e processos de individuação”. Lugar Comum: Estudos 
de mídia, cultura e democracia 52: 258-280.

Manning, Erin. 2020a. For a Pragmatics of the Useless. Durham: Duke University Press.

Manning, Erin. 2020b. “Radical Pedagogies and Metamodelings of Knowledge in the Making”. Critical Studies in 
Teaching and Learning 8: 1-16. https://www.ajol.info/index.php/cristal/article/view/200707/189249.

Marder, Michael. 2020. “¿Cuál es el significado del pensamiento vegetal?”. Cuadernos Materialistas, n.º 5, 38-51.

Moscoso-Flores, Pedro y Antonia Viu. 2020. “En el comienzo había… ¿Una caja?”. En Lenguajes y materialidades: 
Trayectorias cruzadas, editado por Pedro Moscoso-Flores y Antonia Viu, 11-39. Santiago de Chile: RIL.

Nodari, Alexandre. 2019. “Limitar o limite: Modos de subsistência”. Ilha: Revista de Antropologia 21, n.º 1: 68-102. 
https://doi.org/10.5007/2175-8034.2019v21n1p68.

Oiticica, Hélio. 2015. Experimentar o experimental: Cadernos Ultramares. Río de Janeiro: Azougue.

Passos, Eduardo, Virgínia Kastrup y Liliana da Escóssia, eds. 2017. Pistas do método da cartografia: Pesquisa-
intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina.

Puig de la Bellacasa, Maria. Matters of Care: Speculative Ethics in More than Human Worlds. Minnesota: University 
of Minnesota Press, 2017.

Puleo, Alicia H. 2017. “¿Qué es el ecofeminismo?”. Quaderns de la Mediterrània 25: 210-15. https://www.iemed.
org/wp-content/uploads/2021/05/%C2%BFQue%CC%81-es-el-ecofeminismo_-1.pdf.

Rancière, Jacques. 2022. El maestro ignorante: Cinco lecciones sobre la emancipación intelectual. Buenos Aires: 
Libros del Zorzal.

Rolnik, Suely. 2016. Cartografia sentimental: Transformações contempor’neas do desejo. Porto Alegre: Sulina.

Savransky, Martin. 2021. “The Pluralistic Problematic: William James and the Pragmatics of the Pluriverse”. Theory, 
Culture & Society 38, n.º 2: 141-59. https://doi.org/10.1177/0263276419848030.



133

[“A
LIM

EN
TO

S I
NA

DV
ER

TID
OS

”: E
XP

ER
IM

EN
TAC

ION
ES

 EN
TR

E E
CO

LO
GÍA

S D
E P

RÁ
CT

ICA
S A

RT
ÍST

ICA
S, 

PE
DA

GÓ
GIC

AS
 Y 

DE
 CU

IDA
DO

 · M
AR

CO
S R

OS
TAN

 DA
VY

T]

Savransky, Martin. 2023. “Mediaciones: Problemas, métodos y variaciones en investigación”. https://www.youtube.
com/watch?v=GzvbJYwgqRM.

Simões, Ceane Andrade y Walter Omar Kohan. 2025. “Contracolonizar en las pedagogías: Inspiraciones del 
pensamiento quilombola de Nêgo Bispo”. IXTLI: Revista Latinoamericana de Filosofía de la Educación 12, n.º 
23: 6-18. http://ixtli.org/revista/index.php/ixtli/article/view/210/213.

Springgay, Stephanie y Sarah E. Truman. 2019. Walking Methodologies in a More-than-human World: WalkingLab. 
Londres: Routledge.

Stengers, Isabelle. 2014. “La propuesta cosmopolítica”. Pléyade, n.º 14, 17-41. https://www.revistapleyade.cl/
index.php/OJS/article/view/159/150.

Stengers, Isabelle. 2021. “Notas introdutórias sobre uma ecologia de práticas”. En Artecompostagem´21, traducido 
por Sebastian Wiedemann, 9-27. São Paulo: Unesp/Instituto de Artes. https://repositorio.unesp.br/server/
api/core/bitstreams/e497c0e2-4fdf-4edd-a480-b69ec5b43b5b/content.

Tsing, Anna Lowenhaupt, Nils Bubandt, Elaine Gan y Heather Anne Swanson, eds. 2017. Arts of Living on a Damaged 
Planet: Ghosts and Monsters of the Anthropocene. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Tsing, Anna Lowenhaupt. 2021. The Mushroom at the End of the World: On the Possibility of Life in Capitalist Ruins. 
Princeton Oxford: Princeton University Press.

Uribe, Sandra Inés y Alejandra Clavijo. 2022. Guía de mariposas. Medellín: Universidad Nacional de Colombia.

Van de Roemer, Bert, Florence Pieters, Hans Mulder, Kay Etheridge y Marieke van Delft. 2022. Maria Sibylla Merian: 
Changing the Nature of Art and Science. Tielt: Lannoo.

Varón, Teresita y León Morales. 2013. Arboretum y Palmetum. Medellín: Universidad Nacional de Colombia.

Vinci, Christian Fernando Ribeiro Guimarães. 2024. “Deleuze, a filosofia como experimentação”. Griot : Revista de 
Filosofia 24, n.º 1: 96-105. 

Wiedemann, Sebastian y Natalia Pérez. 2024. “Pedagogías de futuro: Habitar procesos de creación como laboratorios 
de pragmatismo especulativo”. Nómadas 57: 1-15. https://doi.org/10.30578/nomadas.n57a11.

Wiedemann, Sebastian. 2021. “Disposições para uma ativação dos possíveis: Cuidados para acolher o Azul 
profundo como berçário especulatvo de mundos”. ClimaCom cultura científica: pesquisa, jornalismo e arte 
8, n.º 20: 1-28. https://climacom.mudancasclimaticas.net.br/wp-content/uploads/2021/05/Disposicoes-para-
uma-ativacao_SEBASTIAN.pdf.


