
CÓMO CITAR:

134
[DO

SS
IER

]
[RE

SU
ME

N]

Un relato sonoro con higuerillas 
(Ricinus communis)*

Fernando Javier Lomelí-Bravo**

Este artículo presenta un proceso de investigación-creación artís-
tica que involucra debates sobre el concepto de agencia implicada 
en las etnografías multiespecie y las ecologías afectivas. El relato 
sonoro con higuerillas está narrado desde dos perspectivas comple-
mentarias: una textual y la otra mediante una pieza sonora. La in-
vestigación-creación se llevó a cabo con la participación de diferen-
tes higuerillas (Ricinus communis) que habitan o que habitaban en 
el Huerto Agroforestal Universitario (HAU) ENES, UNAM, así como 
otras que habitan en distintas partes de Morelia y la Ciudad de 
México. Además, en la configuración del relato sonoro, participan 
agentes que sostienen el HAU y otrxs actantes tecnológico-media-
les. También se proponen algunas ideas para pensar las ecologías 
políticas de afectos vibracionales, configuradas, entre otras cosas, 
por enredos acústicos, afectivos y semióticos que atienden a las 
tensiones, las distensiones y los temperamentos que les dan dis-
tintas consistencias a los encuentros. Con las ideas presentadas, 
se proponen algunas estrategias pragmáticas que buscan desafinar 
modos de relación dicotómicos y jerarquizantes, entre humanxs y 
más que humanxs, que le dan consistencia al sentido común colo-
nial-capitalista-patriarcal, para cultivar otras maneras de cohabitar.

Palabras clave: higuerillas; escucha, agenciamientos; 
ecologías vibracionales; temperamentos.

Doi 10.11144/javeriana.mavae21-1.rshc
Fecha de recepción: 13 de julio de 2025
Fecha de aceptación: 23 de septiembre de 2025 

Disponible en línea: 1 de enero de 2026

Artículo de reflexión derivado de la investigación doctoral 
que actualmente realizo en el programa de Maestría y 
Doctorado en Música de la Universidad Nacional Autónoma 
de México (UNAM).

Investigador y artista multimedia. Botánico lírico. Indaga 
relaciones y conflictos entre tecnología, ecología, cuerpo, 
sociedad y prácticas artísticas. Doctorando en Tecnología 
Musical por la Universidad Nacional Autónoma de México 
(UNAM). Profesor en la Licenciatura en Música y Tecnología 
Artística de la Escuela Nacional de Estudios Superiores 
Unidad Morelia, UNAM. 
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-5425-3667 
Correo electrónico: fer.lomeli.b@gmail.com

Agradezco profundamente a las higuerillas (Ricinus 
communis) del Huerto Agroforestal Universitario (HAU) 

ENES-Morelia, UNAM y de la Ciudad de México,  
co-creadoras del relato sonoro; a Alexis Rivero-Romero, 
Isaac Rhodart Hernández Zamorano, Leonardo Martínez-
Torres y, en general, al equipo del Laboratorio de Estudios 
Transdisciplinario sobre el Ambiente (LabETA), así como a 
Tania Alejandra Tovar Rodríguez por su acompañamiento, 
apoyo y retroalimentaciones; a Gabriela de Castro 
Cancelado y a Luis Gabriel Mesa Martínez por su lectura 
cuidadosa y valiosos comentarios.

Lomelí-Bravo, Fernando Javier. 2026. “Un relato sonoro con higuerillas (Ricinus communis)”. Cuadernos de Música, Artes Visuales  
y Artes Escénicas 21 (1) : 134-157. https://doi 10.11144/javeriana.mavae21-1.rshc



135
[AB

ST
RA

CT
]

[RE
SU

MO
]This article presents an artistic research-creation process involving 

debates on the concept of agency as it is understood in the area of 
multispecies ethnographies and affective ecologies. Our sound story 
with castor beans is narrated from two complementary perspectives: 
a textual one and a sonorous one. The research-creation process 
came to fruition thanks to the participation of various different 
castor beans (Ricinus communis) which inhabit or have inhabited 
the University Agroforestry Garden (HAU) ENES, UNAM, as well as 
other specimens which inhabit various zones of Morelia and Mexico 
City. Additionally, the financing parties of the HAU participate in the 
creation of the sound story, as do other techno-media-related actors. 
A few supplementary ideas surrounding the political ecologies of 
vibrational affects are also proposed, which are configured using, 
among other things, acoustic, affective and semiotic tangles, which 
themselves attend to the tensions, distensions and temperaments 
that lend different consistencies to these encounters. Taking these 
ideas as a starting point, some pragmatic strategies for destabilizing 
hierarchic and dichotomic modes of relationship between humans 
and more-than-humans, which give consistency to colonial-
capitalistic-patriarchal common sense, are proposed, in order to 
encourage other forms of cohabitation. 

Keywords: castor beans; listening, agency; vibration  
ecology; temperaments.

Este artigo apresenta um processo de pesquisa-criação artística 
envolvendo debates sobre o conceito de agência implicada em 
etnografias multiespécie e ecologias afetivas. A narrativa sonora 
com mamonas é contada desde duas perspectivas complementares: 
uma textual e outra mediante peça sonora. A pesquisa-criação 
foi realizada com a participação de diferentes plantas de 
mamona (Ricinus communis) que habitam ou habitaram na Horta 
Agroflorestal Universitária (HAU) ENES, UNAM, bem como outras 
que habitam em diferentes partes de Morelia e a Cidade do 
México. Além disso, agentes que apoiam o HAU e otrxs actantes 
tecnológico-mediais participam na configuração da narrativa 
sonora. Também são propostas ideias para pensar as ecologias 
políticas de afetos vibracionais, configuradas, entre outras coisas, 
por entrelaçamentos acústicos, afetivos e semióticos que abordam 
às tensões, as distensões e os temperamentos que conferem 
diferentes consistências aos encontros. Com base nestas ideias, 
propõem-se estratégias pragmáticas que visam desafinar modos 
de relacionamento dicotómicos e hierarquizantes, entre humanxs e 
mais que humanxs, que dão consistência ao senso comum colonial-
capitalista-patriarcal, a fim de cultivar outras formas de coabitar.

Palavras-chave: mamonas; escuta, agenciamentos; ecologias 
vibracionais; temperamentos.

A Sound Story with Castor Beans 
(Ricinus communis)

Uma narrativa sonora com mamonas 
(Ricinus communis)



136

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

ricino (lat. ricinu(m); docum. en esp. 
desde 1557)

Arbusto tropical de la familia Euphorbia-
ceae, cuyas semillas son tóxicas por su 

contenido en ricina. De ellas se extrae el 
aceite de ricino, empleado como laxante 

y purgante por su efecto antirreabsor-
bente y secretagogo. (Real Academia 

Nacional de Medicina de España 2025)

Introducción

> El relato sonoro con higuerillas se complementa con las 
experiencias y reflexiones aquí expuestas. La elaboración del 
relato sonoro y la construcción del texto implican dos modos 
de pensar-practicar algunos enredos entre humanxs y plantas 
que se afectan entre sí. El texto y el relato sonoro sugieren sus 
propias rutas, que, en ocasiones, se cruzan para especular en 
los encuentros entre humanxs y más que humanxs. Ambos 
procesos forman parte de mi investigación doctoral en Música 
y Tecnología en la Facultad de Música de la Universidad Nacio-
nal Autónoma de México (UNAM).

El artículo está dividido, después de la introducción, en tres 
secciones. Las primeras dos buscan presentar el contexto 
general y las singularidades de los diferentes agentes que se 
enredaron en la experimentación para elaborar el relato sonoro 
y, luego, en la tercera sección, se exploran algunas consecuen-
cias derivadas del proceso de construcción del relato sonoro.

La higuerilla es una planta que se desarrolla de manera silvestre 
cerca de donde habitan lxs humanxs. A las plantas que crecen 
cerca, en, sobre o a pesar de las infraestructuras humanas, sin 
haber sido cultivadas intencionalmente, se les conoce botáni-
camente como arvenses, ruderales1 y, en muchos casos, como 
malezas cuando representan un problema de rendimiento eco-
nómico o de “desorden” en un área cultivada. Sin embargo, la 
maleza no es un tipo de planta en específico ni tampoco una 
valoración exclusivamente antropocéntrica, sino un enredo, 
semiótico-material, que involucra agencias humanas, vege-
tales y técnicas en tensiones económicas, éticas, estéticas, 
afectivas, espirituales, ecológicas y políticas.

La agencia se refiere a la capacidad de los cuerpos (humanos, 
vegetales, minerales, microbianos, tecnológicos) de afectar 
y ser afectados por otrxs. Es una perspectiva para pensar las 
acciones y dar cuenta de sus efectos en otrxs, sin limitarlas a 
características humanas (como la consciencia, la voluntad, la 
intencionalidad), apuntando al hecho de que no son solo los 
humanos “autónomos” o soberanos quienes operan y deciden 
sobre el entorno, idea que proyecta una noción de mundo 
estático, pasivo o al servicio del humano (Bennett 2010).



137

[UN
 RE

LAT
O S

ON
OR

O C
ON

 HI
GU

ER
ILL

AS
 (R

ICI
NU

S C
OM

MU
NIS

) · 
FE

RN
AN

DO
 JA

VIE
R L

OM
EL

Í-B
RA

VO
]

Las acciones y sus rumbos dependen de coaliciones o agenciamientos (redes de agencias) 
entre cuerpos (las personas y sus microbiotas, ideas, materiales con los que están hechas 
sus herramientas, etc.), todos y cada uno de los cuales aportan no necesariamente de la 
misma manera ni exentas de contradicciones características de la acción y la percepción.

La agencia vegetal proviene no de la autonomía sino de las conexiones que la materia-
lidad de las plantas produce en otros seres y elementos como el agua, la luz o el suelo 
y que los incita a actuar de forma diferente […]. Esta reelaboración de la agencia, des-
de una perspectiva relacional materialista, ofrece a la antropología (y añadiríamos a las 
artes) nuevas oportunidades para explorar cómo las plantas y sus cambios se insertan 
en la trama de la vida social, y cómo son capaces de afectar, desplazar y transformar 
la conducta, los cuerpos y la vida humana. (Durand 2022, 115)

Desde la perspectiva de la agencia, la sensibilidad de todo ser vivo, sus capacidades de 
afectar y responder de muchas maneras a esa afectación se convierte en un aspecto 
fundamental que participa, y ha participado, en la coevolución entre especies y en la con-
figuración de relaciones políticas y ecosistémicas.

En este artículo, compartiré algunas ideas para involucrar artes sonoras, plantas y problemas 
socioambientales desde experiencias cotidianas, y presentaré algunas ideas que, desde 
la perspectiva de los agenciamientos, buscan destejer y desafinar modos de relación 
dicotómicos y jerarquizantes entre humanxs y otras formas de existencia del tipo natura-
leza-cultura, sujeto-objeto, activo-pasivo y razón-afecto.

La investigación-creación presentada se nutre de algunos de los caminos y las perspectivas 
que proponen las etnografías multiespecie latinoamericanas (Arias-Henao y Roca-Servat 
2024; Fonck y Jacob 2018; Vargas García y Varela Trejo 2024). Con estas, no se trata tanto 
de contar las historias por separado de diferentes especies, ni solo describir sus fisiologías 
o dar cuenta de los aprovechamientos mutuos, sino de tejer historias de los encuentros 
y sus contaminaciones2 que dan forma a las existencias en circunstancias concretas 
atravesadas por el neoliberalismo, colonialismo, extractivismo y fascismo genocida, para 
aprender e inventar otras maneras de cohabitar en los tiempos de crisis contemporáneas.

Si bien el concepto de multiespecie, que proviene de la academia anglosajona para nombrar 
“un tipo de relacionalidad que no conocía, o que había olvidado”, como proponen Vargas 
García y Varela Trejo (2024), es útil para dar cuenta de las relacionalidades necesarias que 
sostienen cualquier existencia, no hay que perder de vista que dicho concepto nombra

algo que otros pueblos y cuerpos colectivos del sur global siempre han sabido/vivido: 
que nada ni nadie preexiste a sus relaciones; que mantenemos una íntima sociabilidad 
con cuerpos y vitalidades más-que-humanas (vegetales, minerales, hongos, bacterias, 
espíritus, ancestros, dioses, ríos, montañas, bosques, virus, otros animales y un largo 
etcétera), con quienes nos relacionamos en reciprocidad e interdependencia […]; con 
quienes se hacen pactos de gratitud y colaboración […]; y que no existimos fuera de 
esos enredos. (163)

La perspectiva multiespecie considera la agencia como elemento constitutivo de las inte-
rrelaciones, “no es que yo exista primero y luego entre en agenciamientos. Más bien, mi 
existencia es mi participación misma en agenciamientos” (Stengers 2012, 7). Los agencia-
mientos son relaciones de fuerza que hacen que “algunos seres sean capaces de volver 
a otros capaces, en una manera plurívoca, de tal forma que el agenciamiento resiste ser 
desmembrado, resiste a una distribución inequívoca” (Despret 2025). En ese sentido, los 
agenciamientos pueden considerarse un tipo de animación (Stengers 2012) que modula 
las acciones y las percepciones (por ejemplo, en forma de seducciones, inducciones, 



138

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

atracciones, invocaciones, repulsiones, contaminaciones, entre muchas otras), sin que 
pueda descomponerse en una causalidad lineal.

Es necesario reconocer las contradicciones del concepto de multiespecie y “seguir con 
el problema” (Haraway 2019), sin ceder a la pretensión de utilizarlo como un término que 
lo explique todo, contrarrestando “su posición privilegiada […] con otras palabras, otras 
lenguas y otros relatos que siempre han sabido reconocer las amorosas y cruentas formas 
en que nos hacemos las unas con los otros” (Vargas García y Varela Trejo 2024).3

La perspectiva multiespecie, con sus contradicciones, involucrada en la creación artística 
me parece un camino potente para destejer y desafinar modos de relación dicotómicos, 
hegemónicos y autoritarios que le dan consistencia al “sentido común colonial, capitalista 
y patriarcal” (Myers s.f.). Destejer y desafinar taxonomías y dicotomías para dar cuenta 
de los hilos que le dan soporte a la trama del pensamiento dicotómico y para encontrar 
otras tensiones, tonalidades y temperamentos4 (acústicas y afectivas) distintos de los del 
“sentido común colonial”, que no solo coloniza la tierra, sino también nuestra imaginación, 
haciendo que las sensibilidades más que humanas sean tan ilegibles y tan imposibles de 
percibir para nosotrxs lxs humanxs modernxs (Myers s.f.). Esa colonialidad también da 
forma a nuestras corporalidades, relaciones, sensibilidades y regímenes de atención, gene-
rando, entre otras consecuencias, maneras de entablar vínculos con el mundo a partir de 
separar, oponer y jerarquizar las existencias para legitimar diferentes formas de violencia 
y dominio (Bardet 2021).

Una historia de enredos afectivos entre 
humanos e higuerillas en el HAU
Comenzaba la temporada de lluvias en Morelia (México). Durante una reunión convocada 
en julio de 2023 para deshierbar la milpa y otras áreas del HAU (figura 1), se desenvolvieron 
gestos de cosecha, tolerancia, cuidado, atención, alimentación y pensamiento. Gestos 
que no solo fueron, y son, realizados y sentidos por las personas, sino también por otros 
muchos seres que cohabitan ese espacio promovido para el aprendizaje y ejercicio de 
prácticas agrosilviculturales. Con la noción de gesto, me interesa subrayar una perspec-
tiva que desafina una oposición entre activo y pasivo, así como entre mente y cuerpo. 
Siguiendo a Bardet (2019, 2021), un gesto es un modo de establecer relaciones con otrxs 
y, al mismo tiempo, está configurado por otras afectaciones con el mundo, así cada gesto 
es portador de historias afectivas que se hacen cuerpo (Flusser 1994). Los gestos no son 
exclusivamente humanxs, implican modos de hacer y de sentir entrelazados con los cua-
les se explora y discierne el mundo. Aunque los gestos estén conformados por historias 
relacionales, no están determinados por ellas; es posible cultivar otros gestos, para, por 
ejemplo, pensar-sentir y hacer cuerpos que escapen a las oposiciones jerarquizantes que 
reproducen prácticas y sentires coloniales, patriarcales y capitalistas.

El HAU está ubicado en la Escuela Nacional de Estudios Superiores (ENES) Unidad Morelia, 
campus perteneciente a la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). El HAU 
es impulsado y gestionado por docentes y estudiantes de las licenciaturas en Ciencias 
Agroforestales y Ciencias Ambientales y por el Laboratorio de Estudios Transdisciplinario 
sobre el Ambiente (LabETA). Después se han sumado otrxs colaboradores de distintas 
áreas, como artistas e historiadores del arte.

El HAU surgió a finales de 2016 como una propuesta para poner en práctica los conoci-
mientos vistos en el aula, pero, más aún, el HAU convoca al cuidado y la reproducción 
de la vida en el contexto contemporáneo de las diferentes crisis socioambientales. En el 



139

HAU, coexisten diferentes espacios y procesos agroecológicos y agroforestales. Cuenta 
con una milpa agroforestal, una zona de hortalizas, un bosque comestible, una espiral 
de hierbas medicinales, aromáticas y ornamentales, y un espacio de convivencia. Esta 
variedad de espacios promueve una gran biodiversidad de plantas (tanto cultivadas como 
silvestres), aves, insectos y pequeños mamíferos (Huerto Agroforestal Universitario ENES, 
UNAM 2025).

Las maneras de entablar relaciones con las hierbas silvestres en los contextos agroeco-
lógicos o agrosilviculturales, como las del HAU, son diferentes de las establecidas en la 
agricultura industrial y el monocultivo. En estos últimos casos, las arvenses se consideran 
indeseadas y desordenadas, e implican un problema de rentabilidad, por lo que se persigue 
su eliminación en el área cultivada.

Por otro lado, en contextos agroecológicos, como el del HAU, se busca cultivar gestos 
que promuevan otras maneras de hacer y sentir, pero también de percibir y comprender 
la agencia de otras formas de existencia, lo que comienza por preguntar, escuchar y res-
ponder. Es necesario aprender a realizar esto (preguntar, escuchar y responder) con cada 
territorio y con cada forma de existencia, no puede asumirse que todas las situaciones 
son equivalentes. Por ejemplo, durante las actividades de deshierbe en el HAU, que rea-
lizamos en julio de 2023, se quitaron algunas hierbas que crecieron en los surcos de la 
milpa y otras no, pues ya habían sido elegidas por chapulines como casa o alimento. Si 
esas arvenses se hubieran eliminado, los chapulines buscarían otros lugares para habitar 
y alimentarse que probablemente coincidirían con las plantas que se cultivan para las per-
sonas. Ese pequeño gesto de atención y propuesta para con los chapulines y las hierbas 
intentó evitar un conflicto.

Prestar atención a la relación singular que establecieron plantas y chapulines es una manera 
de responder a la situación a partir de preguntas que, en contextos agroecológicos, buscan 

Figura 1. Huerto Agroforestal 
Universitario (HAU), ENES 

Morelia UNAM, agosto de 2024
Fuente: fotografía del autor.



140

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

promover la diversidad y evitar el uso de agroquímicos como única manera de gestionar 
el problema de coexistencia entre humanxs, plantas e insectos.

Durante el deshierbe se me asignó la tarea de quitar plántulas de higuerilla, o ricinos, de la 
milpa. Con el acompañamiento de Alexis Daniela Rivero-Romero e Isaac Rhodart Hernández 
Zamorano, profesores de la Licenciatura en Ciencias Agroforestales de la ENES Morelia 
que participan del sostenimiento del HAU, comienzo a notar las particularidades de las 
higuerillas y a practicar la atención necesaria para elegir qué higuerillas deben quitarse y 
cuáles no, según las relaciones que hayan estableciendo con otros seres y las maneras 
en que deben cortarse y desprenderse del suelo.

El gesto de quitar una hierba de la tierra es al mismo tiempo activo y perceptivo, como 
cualquier gesto. Cortar una planta del suelo produce sensaciones y disposiciones corporales 
que hacen que la planta arrancada resuene en las manos y en la memoria. Prestar atención 
a esas vibraciones es un tipo de escucha somática, como la que Clavel y Wittersheim (2021) 
proponen con respecto a los gestos de cultivo:

La escucha es una atención prestada al entorno tanto a través de la actividad auditiva 
como propioceptiva. Es una disposición hacia las vibraciones sonoras y táctiles, y los 
traslados de peso que, durante el movimiento, crean interacciones sonoras a través 
del contacto físico entre el agricultor y los vegetales. (125)

No todas las hierbas se cosechan igual, lo que implica diferentes atenciones y disposicio-
nes corporales, que son efectos en nuestro cuerpo de las singularidades que cada planta 
genera con su medio. En esas singularidades, que vuelven difusos los contornos entre 
planta y su entorno, radican potencias afectivas.

Pensar desde el punto de vista de los afectos no es lo mismo que hablar de emociones 
psíquicas, aunque tampoco son necesariamente opuestas:

Los afectos […] consisten en los efectos de las fuerzas que agitan el cuerpo vivo 
de un determinado mundo en los cuerpos vivos que lo componen. En suma, son la 
presencia del otro (persona, paisaje, atmosfera política, obra de arte, texto, etc.) en 
nuestros cuerpos, son una presencia viva que los fecunda; quedamos habitados por 
una especie de cuerpo extraño que nos deja en estado de inquietud. (Rolnik 2019a)

Involucrarse con las plantas desde la perspectiva afectiva, y no solo discursiva, sugiere 
otros caminos para indagar las sonoridades y escuchas vegetales, así como las maneras en 
que las plantas participan en la configuración de modos de existencia con lxs humanxs, por 
medio de las afectaciones mutuas que transforman recíprocamente las potencias de acción.

Atender a las afectaciones mutuas que inducen, seducen, atraen, inquietan, repelen, y no 
solo las vibraciones que alcanzan nuestros tímpanos, es un modo de involucrarse con otras 
“ecologías vibracionales” que se entretejen con las fuerzas que animan nuestro cuerpo, 
y así generar, como propone Rolnik (2019b), mundos potenciales y sensaciones de extra-
ñamiento que convocan el deseo para configurar una respuesta que, según la ética vital 
que sigamos, puede ser reactiva, buscando conservar el statu quo, o de creación, ya sea 
de una palabra, un texto, una pieza musical u otro modo de coexistencia.

Pensar desde el punto de vista de una “ecología de afectos vibracionales”, como propone 
Goodman (2010 xviii), ofrece una perspectiva menos antropocéntrica que la que se pro-
pone con el paisaje sonoro y también menos dicotómica como la que se pretende desde 
la ecología acústica (separación humanx-naturaleza). Con la perspectiva de la ecología de 
afectos vibracionales, atendemos al medio que habitamos como un ensamble acústi-



141

co-afectivo-semiótico, que desafina las separaciones entre sonido, como realidad objetiva, 
y escucha, como realidad subjetiva.

Para Ingold (2024, 316), sonido y escucha son dos aspectos de una misma experiencia de 
inmersión en un medio, nuestro medio que es, a la vez, cósmico y afectivo. El sonido no 
es ni psíquico ni físico, sino algo como un “índice de complicidad”, una situación en la que 
prestamos oídos y damos forma simultáneamente al cuerpo que escucha y al cuerpo sonoro.

Seguir esta perspectiva, afectiva vibracional, para escuchar a las plantas convoca realizar 
prácticas de contacto que atiendan a las singularidades que surgen de los encuentros. 
Para escuchar esas singularidades, sin estandarizar la diversidad de formas de ser vegetal, 
se requiere cultivar vínculos, aprender a escuchar y responder en consecuencia, como se 
propone con los gestos agroecológicos que se desenvuelven en el HAU de la ENES Morelia.

Breve historia de enredos natural-culturales  
entre higuerillas y personas
La higuerilla puede convertirse en un habitante “problemático” para los huertos (figura 2). 
Problemático por diferentes motivos: es considerada una planta arbustiva “invasora” que 
compite con otras plantas cultivadas por los recursos disponibles (agua, luz, nutrientes); se 
establece fácilmente y muy rápido en muchos lugares aun en condiciones poco favorables 
para otras plantas; genera “desorden” en las parcelas; dispersa por “explosiones” muchas 
semillas a grandes distancias (hay registros de hasta más de 10 metros) que resultan 
tóxicas para muchos animales y que, además, pueden permanecer en latencia por mucho 
tiempo en el suelo; florece casi todo el año y no depende de polinizadores especializados 
para su reproducción.

Las higuerillas se relacionan de muchas maneras con su entorno y lo transforman. Por ejem-
plo, presentan sustancias químicas con efectos insecticidas y nematicidas (Gonzáles Díaz 
y Cabrera La Rosa 2017). Además, el exudado de las raíces de la higuerilla “tiene efectos 

Figura 2. Higuerillas (Ricinus 
communis) que abrazan el Huerto 

Agroforestal Universitario (HAU), 
ENES Morelia UNAM

Fuente: fotografía del autor.



142

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

mortales sobre las larvas de primer estadio de Gymnetis bonplandii Schaum (Coleoptera, 
Scarabaeidae), llamadas también ‘gallinas ciegas’ […] una plaga subterránea muy común 
en suelos con alto contenido de materia orgánica” (353), por lo que se ha evaluado su 
potencial para ser utilizada como componente biológico en el manejo de plagas.

Las raíces del ricino son muy flexibles (Valdés-Rodríguez et al. 2020) y, como sucede con 
todas las plantas, en mayor o menor medida, generan “enredos” para sostener el suelo. 
Esto es muy evidente en las pendientes o laderas donde crecen las higuerillas, cuyas 
corporalidades extendiéndose reducen la erosión y el deslave. “Las raíces de las plantas 
permiten evitar la pérdida del suelo al formar mallas que lo retienen, especialmente en 
suelos arenosos debido a la poca cohesión de estos sustratos” (1). Las raíces realizan un 
gesto de “agarre”, posibilitado tanto por las cualidades de las raíces como por el ecosis-
tema del suelo, interrelacionándose, es decir, la planta sostiene el suelo tanto como es 
sostenida por este (figura 2).5

La higuerilla tiene una larga historia de asociaciones y vínculos con los seres humanxs 
quienes aprovechan casi todas sus partes (hojas, tallos, raíces, semillas) para muchos 
propósitos. De sus semillas se extrae el famoso aceite de ricino empleado para males 
estomacales y elaborar velas; en la industria para hacer cosméticos, jabones y plásticos; 
recientemente, en Oaxaca (México), se ha aprovechado el aceite como biocombustible 
(CORTV 2018; Gobierno de México 2017; Jiménez 2018; Petrobanca 2022; Mayén 2018).

Es originaria de las zonas tropicales del este de África, habita en climas cálidos, semicálidos 
y templados, y se ha cultivado y naturalizado en muchas regiones del mundo. Se afirma 
que llegó a América desde África durante el proyecto colonial de la Europa del siglo XVI.

Su presencia en América fue registrada en el siglo XVI por Fernández de Oviedo (1535) 
en La Española (República Dominicana-Haití), isla que constituyó el primer asentamiento 
europeo en el Nuevo Mundo (Keller et al. 2018, 24).

La higuerilla llegó a México con los españoles, quienes la usaban como recurso energético 
“para encender lámparas, para iluminar viviendas y calles” (Vázquez Chun 2020, 12). En 
México, esta planta se mencionó por primera vez en el Códice Florentino del siglo XVI,donde 
se describe que se usa untada la semilla para el cuerpo hinchado, ventosidades, hidropesía 
y dolores de articulaciones. También es empleada para otros malestares del estómago y 
manchas en la piel, principalmente del rostro (19).

Actualmente, en diferentes regiones de México, se utilizan hojas, tallos, raíces y semillas 
para curar múltiples padecimientos, tales como disminuir la fiebre, tratar los corajes, la 
bilis y el mal de orín.

Las hojas frescas se colocan sobre el estómago para sacar el calor, o en el vientre para 
contrarrestar los dolores de parto, o calentadas y puestas sobre el estómago, amarrada 
con un trapo durante toda la noche, como antiespasmódicas. De igual manera, se ocupan 
para contrarrestar cólicos o dolores de inflamación (Biblioteca Digital de la Medicina Tradi-
cional Mexicana 2009).

Las semillas de la higuerilla contienen una albúmina llamada ricina, una sustancia tóxica 
para la que no hay antídoto. Existen muchos casos históricos de envenenamiento con ricina6 
y otros en los que fue empleada en atentados contra presidentes de Estados Unidos.7 
Además, otras partes de su cuerpo resultan potencialmente peligrosas para el consumo 
humano si no se sabe cómo emplearlas, por lo que la higuerilla fue incluida por la Secretaría 
de Salud de México en 1999 en el “Acuerdo por el que se determinan las plantas prohibidas 
o permitidas para tés, infusiones y aceites vegetales comestibles”,8 por los riesgos a la 



143

salud que implican, y aunque el acuerdo fue modificado en 2018 por la Comisión Federal 
para la Protección contra Riesgos Sanitarios (Cofepris) en México, el ricino sigue siendo 
parte de la lista (figura 3).

¿Qué otros vínculos pueden cultivarse con la higuerilla?

Esto no es un ejercicio de antropomorfismo, es decir, una represen-
tación de las plantas según el modelo del ser humano; más bien, es 

una oportunidad para vegetalizar tu cuerpo ya más que humano. Para 
despertar la planta latente en ti, necesitarás interesarte e involucrarte 
en las cosas que les importan a las plantas. Sigue las plantas. Déjate 

atraer por sus giros tropicales y adquirirás nuevas destrezas sensoria-
les vegetalizadas. (Myers 2014)

El relato sonoro está motivado por la pregunta que le da nombre a esta sección y también 
por el deseo de honrar a las higuerillas, y un poco de sus historias, que arranqué de la milpa 
del HAU para que esta prosperara. Asimismo, es una práctica que pretende reivindicar9 
la agencia de las higuerillas y la experiencia de negociación con vidas no humanas que 
sucedió en el HAU.

Visité varias higuerillas, algunas que habitan el HAU de la ENES Morelia y otras en lugares 
distintos de Morelia y la Ciudad de México. Además, recolecté algunas de sus semillas. 
¿Acaso eso representa una interrupción con el ciclo natural de la planta? Pienso que eso 
sería presuponer que cualquier otro medio que no fuera la dispersión natural (léase “sin 
intervención humana”) significaría un daño o desequilibrio, una intervención contraprodu-
cente que supone que cualquier forma humana de tomar algo implica romper con el orden 
natural dado, orden que suele ser caracterizado como lo opuesto a la cultura humana. Sin 
embargo, las higuerillas han logrado sacar provecho de sus alianzas con múltiples prác-

Figura 3. Inflorescencia de la 
higuerilla. Morelia (Michoacán, 

México), agosto de 2023
Fuente: fotografía del autor.

En SoundCloud (2025), puede 
accederse al archivo de audio que 

oscila alrededor de “Un relato 
sonoro con higuerillas”.



144

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

ticas culturales humanas.10 Humanxs e higuerillas tienen una larga historia de enredos 
natural-culturales y como especies compañeras (Haraway 2019, 159), que han abierto, y 
siguen abriendo, posibilidades, compromisos, responsabilidades, parentescos colaterales 
(más allá de lazos de sangre), y muchos otros ecos que posibilitan alianzas vitales para 
producir alternativas de existencia.11

La dispersión de semillas por parte de la planta no es un ejercicio desvinculado de su medio. 
Cuando la dispersión natural se entiende como algo que solo es responsabilidad de una 
planta (como si habitara en el vacío), se pierden de vista las alianzas necesarias para que, 
de hecho, suceda la dispersión. La higuerilla, como cualquier forma de existencia, nunca 
opera sola, sino que requiere otras agencias, como las del viento, el agua, los minerales, 
la gravedad, la tensión y distintos animales para persistir y propagar sus semillas.

Ahora bien, tomar algo (semillas, tallos, hojas, sonoridades) no es inocente ni equivalente 
en todos los escenarios. Ese tomar algo, si bien no es necesariamente un daño, tiene 
consecuencias para humanxs y más que humanxs. Como cuando se quita la planta por 
medio del deshierbe y se cancelan posibilidades para que esa singularidad se reproduzca 
y otras se desarrollen sin esa compañía o competencia, o cuando la planta que se quitó 
se lleva a la composta que posibilitará otras germinaciones, o cuando se colectan algunas 
semillas maduras y se evita, o pospone, su germinación (mientras quedan otras semillas 
viables en la planta que posibilitan su reproducción).

Las consecuencias importan y no todas disponen las relaciones de la misma manera, como 
sugieren Stengers y Pignarre (2018), “el pragmatismo es un arte de las consecuencias, un 
arte de ‘prestar atención’ que se opone a la filosofía de la tortilla que justifica los huevos 
rotos” (51).

En el terreno pragmático del pensar-con y sentir-con otrxs las consecuencias de nuestros 
encuentros, es donde pueden sembrarse responsabilidades, compromisos y cooperacio-
nes afines.12 Establecer conexiones afines con otras formas de existencia, como propone 
Despret (2025), no es imitar las formas en que otros seres se relacionan entre sí, sino 
que “es entrar en el juego de la inducción recíproca. Esto crea una nueva conexión en la 
red de ‘afinidades inextricables’, una ‘conexión afín’ […] Es llegar a devenir con ellos y (a 
partir) de ellos”.

Las plantas, aunque son seres sésiles (sujetas a un sustrato), no son seres inmóviles, están 
en movimiento y, como efecto de su agencia, o su enredo en agenciamientos, afectan 
y vuelven capaces de accionar y también de afectar, de múltiples formas, a otrxs seres.

Propongo algunas hipótesis desde el campo de las sonoridades y la escucha: a través de 
explorar relaciones de contacto (no solo de piel a piel, sino también con otros sentidos y 
con historias de enredos natural-culturales), es posible cosechar algunas sonoridades, por 
ejemplo, con una grabadora de audio y también como memorias derivadas del contacto; 
pero, para involucrarse en el “juego de la inducción recíproca” (Despret 2025), se requiere 
una perspectiva acústico-afectiva que no solo considere un tipo de vibraciones que llegan a 
los oídos, sino también otras afectaciones vibrátiles que modulan las potencias de actuar. 
Al prestar atención a esas modulaciones, aparecen rutas posibles para establecer respon-
sabilidades y compromisos, agarres y apoyos mutuos (figura 4).

¿Las plantas son seres silenciosos? Existen algunas investigaciones que dan cuenta de 
algunos sonidos emitidos por las plantas cuando son sometidas a estrés hídrico (Khait 
et al. 2023), conocidos como cavitaciones,13 que, en la mayoría de los casos, sobrepasan 
las frecuencias que percibe el sistema auditivo humano, pues suceden en el rango de 



145

[UN
 RE

LAT
O S

ON
OR

O C
ON

 HI
GU

ER
ILL

AS
 (R

ICI
NU

S C
OM

MU
NIS

) · 
FE

RN
AN

DO
 JA

VIE
R L

OM
EL

Í-B
RA

VO
]

Figura 4. Picogordo azul  
(Passerina caerulea) e higuerilla en 
el Huerto Agroforestal Universitario 
(HAU), ENES Morelia UNAM, 
agosto de 2023 Fuente: fotografía 
de Ignacio Torres García.



146

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

los ultrasonidos (de 20 a 150 kHz), aunque sí son perceptibles por otros mamíferos y 
algunos insectos.

Los sonidos vegetales, como las cavitaciones y otros más, surgen de un proceso de 
interacción entre la corporalidad vegetal, su medio circundante y otra corporalidad que 
transduce esas vibraciones (por ejemplo, oídos animales o medios técnicos). Propongo 
que el sonido siempre es la emergencia de múltiples interacciones. El sonido que escu-
chamos, por ejemplo, cuando el viento mueve las hojas de un árbol, implica un ensamble 
singular que se genera en ese encuentro (entre viento y hojas). Según el tipo de viento y 
de hojas, el sonido será diferente, pero, además, ese sonido dependerá del tipo de escucha 
que practiquemos. Así, el viento, las hojas y los oídos situados en un contexto particular 
generan un ensamble del que emergen sonidos y también sentidos.

Pienso que el sonido es una experiencia, como propone Ingold (2024), y como tal es la 
emergencia de interrelaciones, o articulaciones, situadas (corporales, sociales, ambientales, 
biológicas, culturales, tecnológicas) y no un objeto que aprehendemos del exterior.

Cuando movemos las plantas con las manos o caminamos sobre la hojarasca seca, la 
sonoridad, como un tipo de propiedad emergente, proviene de la interacción entre cuerpos 
en contacto, que tocan y que oyen.

Las plantas emiten sonido al contacto, es obvio, pero no se asume que eso sea su sonido. Y 
claro, no es su sonido, porque el sonido de algo o alguien es la emergencia de una interrela-
ción somática, ambiental, técnica y social, y no un objeto que se traslada de un sitio a otro.

Cada sonido es compuesto por la interrelación de diferentes agentes, y no todos los sonidos 
y agentes están en el rango de percepción humana. Además, cada sonido deviene también 
agente que afecta las interacciones. Podemos escuchar las plantas cuando las tocamos, 
así como cuando tocamos un instrumento musical. Nos escuchamos con ese instrumento 
musical como ensamble. No es lo mismo improvisar con un violín que con un arpa, pues 
los contactos y las materialidades articulan diferencias audibles.

A lo que voy es que hay una negociación particular entre materialidades que vuelve creativxs 
a quienes entran en contacto (personas, plantas, instrumentos musicales, pero también 
softwares, equipos de audio, espacios públicos, galerías, etc.). Materialidades que tienen 
historias y han sido configuradas por relaciones ambientales, sociales y evolutivas. “Las 
formas de ser son efectos emergentes derivados de los encuentros” (Tsing 2023, 49). A 
eso se refiere, entre otras cosas, que la materia tiene agencia, no intencionalidad consi-
derada una causa externa que pone en movimiento los objetos del mundo.

Cuando hacemos contacto con las plantas, la cuestión no es tanto cómo las “activamos” 
(ya sea sonoramente o de otra manera), sino cómo sugerimos y dejamos que nos sugie-
ran rutas posibles de coanimación, otra manera de entender los agenciamientos, que den 
distintas consistencias a las relaciones.

La coanimación también desafina la dicotomía entre movimiento y quietud, desplazamiento 
y emplazamiento:

Después de todo las emociones se están moviendo, incluso aunque no solo se 
muevan entre nosotros. Hay que recordar que la palabra “emoción” viene del latín 
emovere, que hace referencia a “mover”, “moverse”. Por supuesto, las emociones no 
se tratan solo del movimiento, también son sobre vínculos o sobre lo que nos liga 
con esto o aquello. La relación entre movimiento y vínculo es instructiva. Lo que nos 
mueve, lo que nos hace sentir, es también lo que nos mantiene en nuestro sitio, o nos 
da lugar para habitar. Por tanto, el movimiento no separa al cuerpo del “donde” en que 



147

[UN
 RE

LAT
O S

ON
OR

O C
ON

 HI
GU

ER
ILL

AS
 (R

ICI
NU

S C
OM

MU
NIS

) · 
FE

RN
AN

DO
 JA

VIE
R L

OM
EL

Í-B
RA

VO
]

habita, sino que conecta los cuerpos con otros cuerpos: el vínculo se realiza mediante 
el movimiento, al verse (con)movido por la proximidad de otros. (Ahmed 2017, 36)

Para Ahmed (2017) y Rolnik (2019b), estrechar vínculos moviliza cuerpxs y afectaciones 
que inciden en las posibilidades de acción, percepción y pensamientos en circunstancias 
particulares. Coanimación es algo como pulsar y ser pulsado por energías vitales, proceso 
que incide en nuestro sensorio y demanda la invención de algo, puede ser una palabra, 
una idea, la creación de formas de cohabitar, de escuchar y sonar.

Escuchar a las plantas es escucharse en contacto con ellas y a ellas en su medio. Pero 
esos contactos requieren tacto, como cuando decimos que se necesita atención, cautela 
o cuidado, pero no porque las plantas sean de por sí frágiles. Eso es algo que se aprende 
de estar en contacto con ellas, dado que no todos los seres vegetales son lo mismo y 
ejercemos violencia sobre ellas cuando las tratamos como si fueran un mismo tipo de 
ente homogéneo.

Para tratar de percibir las consecuencias de los contactos y encuentros con higuerillas 
de manera pragmática, en cada visita que realicé a las higuerillas busqué cultivar tonos. 
Cultivar como un proceso de involucramiento que pregunta, escucha y responde a las 
afectaciones, prestando atención a las relaciones de apoyo, soporte, alianzas y conflictos. 
Así, los tonos que se cultivan no solo son musicales, sino también corporales, afectivos 
y discursivos.14 Acercarse prestando atención a los tonos (etimológicamente tensiones) 
que emergen cuando proponemos un contacto, un agarre o un apoyo es una manera de 
entablar relaciones diferente de cuando el contacto se realiza desde las presuposiciones 
de lo que otrx ser quiere o puede hacer (Bardet 2021).

Pensar y sondear los puntos de contacto y atender a las variaciones entre tensiones y 
distensiones corporales derivadas de encuentros es un modo de desentonar (o desafinar) 
algunas perspectivas dicotómicas que asumen la separación entre pasivo y activo, material 
e inmaterial, interior y exterior, tocar y ser tocado, mirar y escuchar, técnica y naturaleza, 
sujeto y objeto (Bardet 2021, 93).

Siguiendo con las manos, la mirada, el olfato y los oídos, las tensiones del encuentro, 
aparecen diferentes temperamentos (sonoros y afectivos) en la relación. Los tempera-
mentos, o, en otras palabras, diferentes proporciones, relaciones o razones entre los 
tonos de una escala (musical, pero también de intensidades afectivas), implican distintas 
maneras de gestionar las tensiones simultáneas (o la superposición de tonos) en grados 
de consonancia y disonancia.

Para poner un ejemplo, presuponer que la higuerilla siempre es una planta invasora que 
daña el terreno y a otros seres propone un temperamento del encuentro cuasi policiaco 
o militarista que vigila y presupone los riesgos de permitirles la entrada a “enemigos” del 
orden, algo muy distinto del temperamento que se propone mediante un contacto que 
pregunta y escucha para indagar la situación. Como cuando Alexis Daniela Rivero-Romero, 
maestra y amiga, que me orientó en la práctica de deshierbe en el HAU, me cuenta que han 
decidido dejar algunas higuerillas en el HAU, pues se han convertido en “nanas” de otras 
plantas al darles sombra y soporte (figura 5); pero es necesario quitar algunas higuerillas 
para que otras plantas cultivadas prosperen en un área propuesta para otras asociaciones. 
Ese tipo de atención a las situaciones singulares promueve otro tipo de temperamento que 
evalúa de manera situada las tensiones que aparecen en cada encuentro.

Algo similar podríamos decir cuando el temperamento se basa en el presupuesto de que 
las higuerillas, o cualquier otra hierba, son siempre seres frágiles. No se trata de ver cómo 



148

romperlas sin más, sino de identificar límites y umbrales que modulan las relaciones entre 
plantas y otros seres y con nosotrxs humanxs.

La higuerilla no es tan frágil ni quebradiza como suponía antes de entrar en contacto con 
ella. Improvisamos, la higuerilla y yo, mediante el contacto corporal, escuchando los límites 
de cada quien en cada momento y cosechando sonoridades en una grabadora de audio y 
en la memoria.

Los contactos registrados en la grabadora no solo son los de una persona con una planta. 
Por ejemplo, el ricino, el viento y la humedad interactúan también. Las superficies amplias 
de sus hojas, a veces más lisas y otras veces más estriadas, amortiguan la presión atmos-
férica, son como membranas poco tensas. Sus tallos huecos y flexibles colaboran con esa 
tarea de absorber las variaciones de presión.

También existen otras resonancias contingentes cuando exploramos las relaciones de 
apoyo. La fricción sobre sus hojas, de bordes aserrados irregulares, produce rechinidos que 
se asemejan al llamado de las golondrinas, en ocasiones, al de la tijereta (Hirundo rustica) 
y, en otros casos, al de la risquera (Petrochelidon pyrrhonota), que noté porque volaban 
cerca de donde improvisamos.

Al prestar atención a las maneras en que la higuerilla se asocia con su medio, pueden 
aprenderse otros tipos de sin-tonía. Las espinas del fruto de las higuerillas las defienden 
de las manos y su superficie va, con el paso de los días, contrayéndose y resecándose, 
mientras las espinas, sin dejar de proteger el fruto, devienen ganchos que pueden adhe-
rirse fácilmente a la ropa o al pelo de animales, todo hasta que las semillas lisas, brillantes, 
ovaladas y jaspeadas con tonos grises y cafés son arrojadas en muchas direcciones y de 
tres en y tres (figura 6). Seguir este modo de asociación que las higuerillas realizan con su 
entorno para propagarse me hace pensar que, así como su corporalidad se ha conformado 
por medio de una larga historia de afectaciones, esas asociaciones pueden servir como 
ejemplo para pensar el concepto de técnica, camino que estaba buscando, pues, el relato 
sonoro está configurado también por agenciamientos técnico-mediales.

Figura 5. Una higuerilla como 
“nana” de un higo y otras hierbas 
cercanas en el Huerto Agroforestal 
Universitario (HAU), ENES Morelia 
UNAM, agosto de 2023
Fuente: fotografía del autor.



149

Figura 6. Semillas de higuerilla. 
Morelia (Michoacán, México), 

agosto de 2023
Fuente: fotografía del autor.

Como propone Gilbert Simondon, la técnica es más que un instrumento o un medio para 
un fin, es un modo de establecer articulaciones, o reticularidades, que asocian medios 
(milieu) y procesos de individuación (Combes 2017, 103-104). Lo constitutivo de la técnica, 
la tecnicidad como advierte Simondon, implica poner en relación distintas cosas y existen-
cias, y devenir-con esas relaciones y sus tensiones. Este modo de pensar la técnica puede 
sugerir que esta no es exclusiva del hacer humano (figura 6).

Pensar la técnica como maneras de devenir a partir de la articulación de diferentes exis-
tencias, y no como una herramienta neutral, abre posibilidades para discutir la agencia 
involucrada en los objetos técnicos, pero también para reflexionar sobre las maneras en 
que la técnica configura realidades en las que participan humanxs y más que humanxs. 
La grabación de audio no es la captura de una realidad preexistente, sino que participa en 
la invención de esa realidad.

La grabadora, el micrófono y los audífonos proponen sus propios criterios de atención, 
enfoques, amplificaciones, formas de asociación y separación de la diversidad, que com-
plementan e interfieren con otras maneras de escuchar. En ese sentido, la escucha es 
informada, en el sentido de tomar forma, con la participación de las mediaciones técnicas, 
lo cual implica un proceso de contaminación del cuerpo que escucha. Contaminación que, 
como se ha mencionado, no es sinónimo de algo negativo, sino una potencia de transfor-
mación e invención de mundos compartidos sin reivindicaciones de la pureza.

Cuando intentamos seguir las historias de las contaminaciones, influencias, variaciones, 
y otros procesos de información de la escucha, o que le han dado forma a nuestros cuer-
pos que oyen, encontramos que estas prácticas no son inocentes, tienen compromisos 
y disposiciones o tendencias preexistentes, que pueden modificarse con la afectación de 
otros agentes o conservar su estado actual también a partir de la afectación, pero, en estos 
casos, para mantener las posturas elaboradas de antemano.

El relato sonoro con higuerillas está pensado como una figuración de realidades más que 
como testimonio de algo preexistente, que intenta hacer coexistir diferentes tendencias 



150

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

de escucha. Así, además de exponer las maneras en que la grabadora y el micrófono escu-
chan las voces y labores de Alexis Rivero-Romero, Isaac Rhodart Hernández Zamorano 
y Leonardo Martínez-Torres, que dan cuenta de las negociaciones y los acuerdos esta-
blecidos durante la práctica de deshierbe en el HAU, decidí darles algunos tratamientos 
digitales a las muestras de audio, buscando amplificar y hacer resonar algunas escuchas 
especulativas coproducidas por medio del contacto semiótico y material con las higuerillas 
y las mediaciones técnicas. Especulaciones que preguntan, por ejemplo, cómo escuchan 
diferentes higuerillas nuestros encuentros, qué recuerdos se inscriben en su cuerpo a 
partir de improvisar juntas o cómo se modificarían las potencias vitales de las higuerillas 
del HAU si percibieran que algunas de sus parientes están siendo retiradas por humanxs 
del área de cultivo, pero no de otros lugares.

Cuando tengo la oportunidad de presentar el relato sonoro en vivo, se invoca de otra manera 
la presencia de la higuerilla. Mediante la luz de una lámpara, o vela, elaborada con aceite 
de ricino, se afecta un circuito, que construí para la ocasión, que oscila con ayuda de un 
fotorresistor a diferentes frecuencias y amplitudes, y que, al ser digitalizadas, modifican 
en tiempo presente el comportamiento de las sonoridades grabadas que cultivamos las 
higuerillas y yo durante varios días (figuras 7 y 8).

Es decir, la vela encendida, en colaboración con las otras mediaciones técnicas, afecta las 
vibraciones de algunas torsiones y respiraciones de manos, articulaciones, tallos, semillas 
y hojas que ya no son, tan claramente, partes de cuerpos independientes. La versión del 
relato sonoro que acompaña este artículo fue interpretada con una colaboración de la vela.

Con la presencia del aceite de ricino, durante las presentaciones en vivo, me gusta pensar 
que, así como las sonoridades derivadas de los contactos y los relatos sobre ellas son 
maneras en que se evoca, o convoca, la higuerilla, el aceite también invoca su presencia 
de una manera diferente.

Pienso, con Stengers (2025), que no se trata tanto de comprobar por medios científicos si 
ese gesto de la vela que invoca a las higuerillas pertenece a lo “natural” o a lo “sobrenatural”, 
ya que ambas categorías son explicaciones de un mismo tipo de medio: el científico que 
dividió el mundo en solo dos partes: lo “natural” como el dominio que la ciencia puede 
explicar, y lo “demás”, enviado al lado de la superstición, lo simbólico o la sugestión. Un 
binarismo que, en el fondo, presupone que solo existe una manera “verdadera” de conocer 
el mundo y que esa manera pertenece a un solo modo de producir conocimiento en manos 
de especialistas, lo que reproduce asimetrías de poder y exclusiones.

Tampoco se trata de establecer una nueva manera “verdadera”, invirtiendo la estructura 
pero sin afectarla, de conocimiento a partir de subestimar, menospreciar o discriminar cual-
quier forma de saber, sino de desafinar las maneras de generar y practicar conocimiento 
para hallar otros temperamentos que escapen del binarismo afinado con el sentido común 
colonial, patriarcal y capitalista.

Cabe mencionar que a lo que nos referimos con el nombre de Ciencia, con mayúscula, es al 
ímpetu por conquistar una sola “visión de mundo”; no todas las ciencias, ni lxs científicxs, 
participan de esa presunción, y no porque sean aliadas de “misticismos” (lo que devuelve 
todo a la dicotomía jerarquizada entre objetividad y subjetividad), sino, como propone 
Stengers (2025), porque experimentan y crean situaciones que permiten poner en riesgo 
las suposiciones y preguntas de las ciencias, creando nuevas preguntas y no respuestas 
autoritarias, poniendo a prueba la relevancia de la pregunta misma, todo lo cual implica 
“tomar una posición” sobre la forma en que es abordado el camino de investigación.



151

[UN
 RE

LAT
O S

ON
OR

O C
ON

 HI
GU

ER
ILL

AS
 (R

ICI
NU

S C
OM

MU
NIS

) · 
FE

RN
AN

DO
 JA

VIE
R L

OM
EL

Í-B
RA

VO
]

Figuras 7 y 8. Lámpara de aceite 
de ricino cuya luz hace variar 
la frecuencia y amplitud de un 
oscilador de transistores mediante 
una fotorresistencia. Morelia 
(Michoacán, México), agosto de 
2023
Fuente: fotografía del autor.



152

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

La posición que tomé para la configuración del relato sonoro pretende articular las agen-
cias, vitalidades, afectaciones y materialidades particulares de algunxs humanxs, algunas 
higuerillas y algunos medios técnicos, a través de una política del contacto que no presu-
pone lo que otro cuerpo puede hacer, sino que pregunta, escucha y responde a partir de 
la singularidad del encuentro.

Guiado por la perspectiva que propone la ecología de afectos vibracionales, propongo una 
técnica de compostaje que fermenta sonidos, escuchas, semillas, tallos, flores, hojas, con-
tactos, ritmos e historias de las higuerillas, prácticas agroecológicas, grabadoras de audio y 
computadora, para especular nuevas posibilidades de escucha y cultivar distintos tempera-
mentos y tonalidades afectivas (Goodman 2010) con las higuerillas, pero también con otras 
plantas y otrxs humanxs. Tonalidades afectivas que desafinen las oposiciones entre cultura 
y naturaleza, sujeto y objeto, activo y pasivo, para negociar otras formas de coexistencia.

En el HAU, se cultivan distintos temperamentos para involucrarse con y dar cuenta de 
la diversidad semiótico-material que se gesta. Además, es un espacio donde se presta 
atención a las tonalidades afectivas que emergen de las relaciones para generar alianzas y 
mediar conflictos con otros saberes humanos y con muchos tipos de existencias.

Pienso que una vía fructífera para generar alternativas de coexistencia entre humanxs y 
otras formas de existencia puede surgir cuando prestamos atención a la ecología política de 
los afectos vibracionales que nos da forma y que configuramos con otrxs existentes, pues 
no basta con reconocer las agencias de otrxs seres para reaprender a coexistir y lograr la 
justicia socioambiental. Siguen existiendo desigualdades y violencias coloniales-extracti-
vas-patriarcales que movilizan y capturan las existencias, atenciones y vitalidades humanas 
y más que humanas. Pero la justicia multiespecie tampoco llegará si solo se modifican 
relaciones productivas, jurídicas y de distribución de la riqueza (transformaciones macro-
políticas), a menos que se descolonicen y reivindiquen otras formas de saber, sentir y 
gestionar los temperamentos y las tonalidades afectivas que animan alternativas de deseo y 
subjetivación (transformaciones micropolíticas) humanas y de otras formas de existencia.15

Afectar y ser afectado por las ecologías políticas de afectos vibracionales, ya sea en un 
espacio como el HAU u otro, es un camino pragmático y complementario, no la única vía, 
para componer colectivamente modos de vida y de muerte con dignidad y justicia.



153

[UN
 RE

LAT
O S

ON
OR

O C
ON

 HI
GU

ER
ILL

AS
 (R

ICI
NU

S C
OM

MU
NIS

) · 
FE

RN
AN

DO
 JA

VIE
R L

OM
EL

Í-B
RA

VO
]

[NOTAS]
1.	 Las palabras arvense y ruderal son términos botánicos para las especies silvestres cuyas poblaciones “se desarrollan 

exclusiva o primordialmente en ambientes antropogénicos” (Espinosa-García y Sarukhán 1997, 15).

2.	 La contaminación, como la propone Tsing (2023), se refiere a “la transformación a través del encuentro. Los individuos 

autónomos no se ven transformados por sus encuentros: los utilizan para maximizar sus intereses, pero permanecen 

inmutables a su influencia” (57). Contaminación, y no solo colaboración, para no romantizar las relaciones y desarmar 

relatos que apelen a la pureza como motor de acción. La contaminación no es lo malo y la colaboración lo bueno. “La 

contaminación crea diversidad” (59). “La evolución de nuestros ‘yoes’ ya está contaminada por historias de encuentros; ya 

estamos mezclados con otros antes de empezar siquiera una nueva colaboración. Y lo que es aún peor: estamos mezclados 

en los proyectos que nos hacen más daño. La misma diversidad que nos permite entablar colaboraciones surge de historias 

de exterminio, imperialismo y demás” (67).

3.	 Por ejemplo, Vargas García y Varela Trejo (2024) sostienen que “la palabra ‘multiespecie’ responde a la existencia de otras 

palabras que nos hablan de mundos vivos y de entramados constitutivos: yawe para el pueblo patawatomi, ubuntu para los 

pueblos del África bantú, la Pacha mama/mapu en los pueblos andinos, el ayni boliviano, en fin; nombres que aluden a las 

íntimas conexiones entre los seres, a la existencia compartida y a la vitalidad interdependiente y frágil” (163).

4.	 De manera sintética, el temperamento, en sentido musical, es diferente del concepto de afinación y se refiere a un 

procedimiento de “ajuste del tamaño de los intervalos que conforman la octava” (Padilla 2021). En otras palabras, los 

cambios en las razones o proporciones entre los tonos (notas) de una escala tienen consecuencias en las consonancias 

y disonancias que aparecerán en el momento de disponer simultáneamente elementos (tonos) de esa escala. Jugar con 

las relaciones entre tensiones tiene consecuencias en las estructuras (escalas, acordes) resultantes y también en la 

percepción. La afinación, por otro lado, “es un proceso en el que, partiendo de un sonido de referencia, se logra que las 

alturas de los sonidos mantengan una relación predeterminada entre sí. Ese sonido debe ser igual a alguno de los sonidos 

estándar de referencia (por ejemplo, La 440 Hz)” (Padilla 2021).

5.	 Al respecto, Valdés-Rodríguez et al. (2020) advierten que “las raíces de las plantas atenúan las cargas por exceso de agua 

al extraer la humedad del suelo y disminuyen la erosión, al aumentar la capacidad de infiltración y evitar los escurrimientos. 

Adicionalmente, las raíces refuerzan el suelo porque su presencia lo convierte en un material compuesto por fibras que 

incrementan su resistencia al corte” (2).

6.	 Por ejemplo, una bala con ricina fue usada para matar en 1978 a Georgi Markov, un colaborador de la BBC, acusado de 

disidente del régimen comunista de Bulgaria (“Georgi Markov, el periodista de la BBC que fue asesinado con un paraguas 

envenenado” 2016).

7.	 En 2014, un hombre del estado de Misisipi fue sentenciado a veinticinco años de prisión por enviar cartas con ricina al 

expresidente Barack Obama y otros funcionarios. En otra ocasión, una carta que contenía ricina y que estaba dirigida 

al presidente de Estados Unidos, Donald Trump, fue interceptada antes de llegar a la Casa Blanca (“Qué es la ricina, la 

sustancia letal encontrada en una carta dirigida a Trump” 2020.

8.	 La higuerilla aparece en el listado de plantas prohibidas por la Comisión Federal para la Protección contra Riesgos 

Sanitarios (Cofepris) para su uso en infusiones, tés y suplementos alimenticios (Diario Oficial de la Federación 1999).

9.	 “Reivindicar significa recuperar y, en este caso, recuperar la capacidad de honrar la experiencia, cualquier experiencia que 

nos importe, como ‘no nuestra’, como experiencia que nos ‘anima’, porque nos hace testigos de lo que no somos nosotros” 

(Stengers 2025).

10.	 “D’Orbigny (1945) en su obra ‘Viaje a la América Meridional’ destaca la presencia del ‘ricino’ o ‘palma-christi’ y lo ubica 

en los sitios donde los indígenas [en Suramérica] fijaban su residencia momentánea durante las campañas militares. 

Aludiendo además que ‘[…] es un indicio que no engaña nunca, es el compañero fiel del hombre en sus migraciones, lo 

sigue a todas partes y que no brota lejos de él. Es necesario que este prepare la tierra donde esa planta debe vivir’” (Keller 

et al. 2018, 25).



154

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

11.	 “En comunidades guaraníes contemporáneas de Misiones y Corrientes (Argentina) la especie [Ricinus communis] es 

denominada amba’y, y es muy frecuentemente cultivada en el entorno de las viviendas como árbol de sombra y para 

aprovechar sus virtudes medicinales […]. Interlocutores guaraníes Mbya de la comunidad Pindoty, San Ignacio, Misiones 

sugieren que por el solo hecho de cultivarse esta especie en el contexto hogareño los niños aprenden más tempranamente 

a erguirse y caminar […]. Amba’y: el árbol de las varas para erguirse” (Keller et al. 2018, 26-28).

12.	 Como propone Despret (2025), “tomemos en serio el concepto de ‘afín’ que se refiere al límite de la red de afinidad,  

ad finitum”.

13.	 La cavitación es “un proceso en el que se forman burbujas de aire que se expanden y colapsan en el tejido vegetal 

encargado de transportar agua, sales minerales y otros nutrientes, principalmente desde la raíz” (Cruz Rosas 2023).

14.	 De acuerdo con Bardet (2021): “Hacer, entonces, una pregunta por las tonalidades, una transversalidad radical (de raíz 

horizontal) con la que y desde la cual tejer juntos el tono muscular que varía los modos de apoyo/soporte, el tono de la 

voz que varía con los huecos hechos para los silencios de escucha, el tono del pe(n)sar que varía con los modos de su 

consistencia. ¿Cuál es, entonces, la consistencia de esas ‘imágenes’ espesas, intangibles, que emergen en esas relaciones 

de sostén y apoyo hápticos que no nos ‘representan’ quizás tanto, sino que nos hacen refugios para nuestras pieles y 

nuestros imaginarios?” (121).

15.	 Al respecto, Rolnik (2019b) sostiene: “La desarticulación entre ambas esferas de combate, macro y micropolítica, solo 

contribuye a la reproducción infinita del statu quo. Más grave aún es cuando se establece entre sus agentes una conflictiva 

polaridad, en la que hay una demonización recíproca en torno a lo que sería la supuesta ‘verdadera actitud revolucionaria’ 

[…]. Nuestro desafío está, pues, en superar en nosotros mismos la nefasta dicotomía entre micro y macropolítica, 

buscando articularlas en todos los campos relacionales de nuestra cotidianidad y de nuestros movimientos insurreccionales 

colectivos” (130-131).



155

[UN
 RE

LAT
O S

ON
OR

O C
ON

 HI
GU

ER
ILL

AS
 (R

ICI
NU

S C
OM

MU
NIS

) · 
FE

RN
AN

DO
 JA

VIE
R L

OM
EL

Í-B
RA

VO
]

[REFERENCIAS]

Ahmed, Sara. 2017. La política cultural de las emociones. Centro de Investigaciones y Estudios de Género.

Arias-Henao, Juan David y Denisse Roca-Servat. 2024. “Etnografía multiespecies: Teoría, técnicas y desafíos 
actuales”. Revista Jangwa Pana 23, n.º 1: 1-15. https://doi.org/10.21676/16574923.5459

Bardet, Marie. 2019. Hacer mundos con gestos. Traducido por Pablo Ires. Buenos Aires: Cactus.

Bardet, Marie. 2021. Perder la cara. Traducido por Pablo Ires. Buenos Aires: Cactus.

Becoming Sensor. 2025. “Becoming Sensor in Sentient Worlds”. https://becomingsensor.com/

Bennett, Jane. 2010. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham: Duke University Press.

Biblioteca Digital de la Medicina Tradicional Mexicana. 2009. “Higuerilla”. En Atlas de las plantas de la 
medicina tradicional mexicana. http://www.medicinatradicionalmexicana.unam.mx/apmtm/termino.
php?l=3&t=ricinus-communis

Clavel, Joanne y Lucile Wittersheim. 2023. Gestes sonores: Enquête au cœur de la récolte maraîchère. Teramo: 
Galaad Edizioni.

Combes, Muriel. 2017. Simondon: Una filosofía de lo transindividual. Buenos Aires: Cactus.

CORTV (Corporación Oaxaqueña de Radio y Televisión). 2018. “Biorefinería Ricino Mex”. https://www.youtube.com/
watch?v=8xBuafb_WrQ.

Cruz Rosas, MaryJose Montserrat. 2023. “Plantas emiten sonidos ante estrés”. Global Revista, 4 de mayo. https://
unamglobal.unam.mx/global_revista/descubren-que-plantas-emiten-sonidos-al-enfrentar-estres2/.

Despret, Vinciane. 2025. “De agentes secretos a la interagencia”. Palacio Libertad. https://palaciolibertad.gob.ar/de-
agentes-secretos-a-la-interagencia-por-vinciane-despret/12135/.

Diario Oficial de la Federación. 1999. “Acuerdo por el que se determinan las plantas prohibidas o permitidas 
para tés, infusiones y aceites vegetales comestibles”. https://www.dof.gob.mx/nota_detalle.
php?codigo=4958062&fecha=15/12/1999#gsc.tab=0

Durand, Leticia. 2022. “Etnografía vegetal Sobre el mundo que construimos en colaboración con las plantas”. 
Alteridades 32, n.º 64: 111-123. https://doi.org/10.24275/uam/izt/dcsh/alteridades/2022v32n64/durand

Espinosa-García, Francisco y José Sarukhán. 1997. Manual de malezas del Valle de México. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Flusser, Vilém. 1994. Los gestos: Fenomenología y comunicación. Barcelona: Herder.

Fonck, Martín y Daniela Jacob. 2018. “‘Escuchando el llamado del bosque’: Explorando las dimensiones afectivas de la 
conservación ambiental desde la etnografía multiespecies. Santuario El Cañi, Chile”. Revista Austral de Ciencias 
Sociales, n.º 35: 221-238. https://doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.soc.2018.n35-13

Georgi Markov, el periodista de la BBC que fue asesinado con un paraguas envenenado. 2016. BBC Mundo, 25 de 
septiembre. https://www.bbc.com/mundo/noticias-internacional-37438580

Gobierno de México. 2017. Higuerilla, planta convertida en aceite. https://www.gob.mx/firco/articulos/higuerilla-
planta-convertida-en-aceite?idiom=es.

Gonzáles Díaz, Andie Alexander y Juan Carlos Cabrera La Rosa. 2017. “Efecto de los exudados radiculares de la 
‘higuerilla’ Ricinus communis L. (Euphorbiaceae) en la mortalidad de larvas de Gymnetis bonplandii Schaum 
(Coleoptera, Scarabaeidae)”. Arnaldoa 24, n.º 1: 351-358. http://doi.org/10.22497/arnaldoa.241.24117

Goodman, Steve. 2010. Sonic Warfare: Sound, Affect, and the Ecology of Fear. Cambridge: The MIT Press.

Haraway, Donna J. 2020. Seguir con el problema: Generar parentesco en el Chthuluceno. Traducido por Helen Torres. 
Bilbao: Consonni.

Huerto Agroforestal Universitario ENES, UNAM. 2025. Nuestra trayectoria. https://www.huertounam.com/blank-1.

Ingold, Tim. 2024. “Sound Walks”. En The Routledge International Handbook of Sensory Ethnography, editado por 
Phillip Vannini, 315-319. Nueva York: Routledge.



156

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Jiménez, Christian. 2018. “La última aceitera que alumbra Oaxaca”. El Universal, 22 de abril. https://www.
eluniversal.com.mx/estados/historia-la-ultima-aceitera-que-alumbra-oaxaca/.

Keller, Héctor Alejandro, Analía Pirondo y Pablo Stampella. 2018. “El cultivo del ricino y el amba’y en comunidades 
guaraníes del Nordeste Argentino: Aproximación etnobotánica de su historia y cosmología”. Bonplandia 27, 
n.º 1: 23-30. https://doi.org/10.30972/bon.2712983

Khait, Itzhak, Ohad Lewin-Epstein, Raz Sharon, Kfir Saban, Revital Goldstein, Yehuda Anikster, Yarden Zeron, Chen 
Agassy, Shaked Nizan, Gayl Sharabi, Ran Perelman, Arjan Boonm, Nir Sade, Yossi Yovel y Lilach Hadany. 2023. 
“Sounds emitted by plants under stress are airborne and informative”. Cell 186, n.º 7: 1328-1336. https://doi.
org/10.1016/j.cell.2023.03.009

Mayén, Angélica. 2018. “Aceitera de ricino y coco”. Instituto Mexicano de la Radio. https://www.imer.mx/rmi/
aceitera-de-ricino-y-coco/.

Myers, Natasha. 2014. “A Kriya for Cultivating Your Inner Plant”. https://r.jordan.im/download/ecology/Myers%20
-%20A%20Kriya%20for%20Cultivating%20Your%20Inner%20Plant.pdf.

Myers, Natasha. Becoming Sensor. Recuperado el 11 de julio de 2025. https://becomingsensor.com/.

Padilla, Eunice. 2021. “Introducción”. En Temperamentum. https://temperamentum.net/index.html.

Petrobanca. 2022. “Equipo de investigación mexicano logra producir biodiésel a partir de semillas de ricino 
silvestre”. https://petrobanca.com/equipo-de-investigacion-mexicano-logra-producir-biodiesel-a-partir-de-
semillas-de-ricino-silvestre/.

Qué es la ricina, la sustancia letal encontrada en una carta dirigida a Trump. 2020. BBC Mundo, 21 de septiembre. 
https://www.bbc.com/mundo/noticias-internacional-54230011.

Real Academia Nacional de Medicina de España. 2025. “Ricino”. En Diccionario panhispánico de términos médicos. 
https://dtme.ranm.es/terminos/ricino.html?id=45

Rolnik, Suely. 2019a. “En el principio era el afecto”. Re-visiones, n.º 9. https://dialnet.unirioja.es/
ejemplar/535706#:~:text=Suely%20Rolnik-,Texto%20completo,-FOCUS%3A%20VOCABULARIOS%20EN

Rolnik, Suely. 2019b. Esferas de la insurrección: Apuntes para descolonizar el inconsciente. Traducido por Cecilia 
Palmeiro, Marcia Cabrera y Damian Kraus. Buenos Aires: Tinta Limón. https://www.bibliotecafragmentada.
org/wp-content/uploads/2019/09/405478879-SUELY-ROLNIK-Esferas-de-la-insurreccio-n-pdf.pdf

SoundCloud. 2025. “Un relato sonoro con higuerillas”. https://soundcloud.com/in-materiales/
un-relato-sonoro-con-higuerillas?si=97e69daf63e741dd87b22bbc56e911fc&utm_source=clipboard&utm_
medium=text&utm_campaign=social_sharing.

Stengers, Isabelle y Philippe Pignarre. 2018. La brujería capitalista: Prácticas para prevenirla y conjurarla. Traducido 
por Víctor Goldstein. Buenos Aires: Hekht.

Stengers, Isabelle. 2025. “Reactivando el animismo”. Des-bordes, n.º 6. https://des-bordes.net/no-06/reactivando-
el-animismo/.

Tsing, Anna. 2023. Los hongos del fin del mundo: Sobre la posibilidad de vida en las ruinas capitalistas. Buenos 
Aires: Caja Negra.

Valdés-Rodríguez, Ofelia Andrea, Ángel Eduardo Jiménez Alonso, Alberto Servín Martínez y José Tejero Andrade. 
2020. “Ensayos de tensión y flexión en raíces de dos especies tropicales”. Madera y Bosques 26, n.º 2, 1-13. 
https://doi.org/10.21829/myb.2020.2621716

Vargas García, Berenice y David Varela Trejo. 2024. “Futuros multiespecie: Un manifiesto desde el Sur ante el 
Antropoceno capitalista”. Etnográfica: Revista do Centro em Rede de Investigação em Antropologia 28, n.º 1: 
153-169. https://doi.org/10.4000/etnografica.15347

Vázquez Chun, Carolina. 2020. “Metodología para determinar aptitud ambiental para la higuerilla considerando 
el componente cultural del Norte de México”. Tesis de maestría. Universidad Autónoma Chapingo. https://
repositorio.chapingo.edu.mx/items/63fa706f-e2cc-4e21-b68f-7d12e1280834



157

[UN
 RE

LAT
O S

ON
OR

O C
ON

 HI
GU

ER
ILL

AS
 (R

ICI
NU

S C
OM

MU
NIS

) · 
FE

RN
AN

DO
 JA

VIE
R L

OM
EL

Í-B
RA

VO
]


