
CÓMO CITAR:

172
[DO

SS
IER

]
[RE

SU
ME

N]

Alrededor del fuego: laboratorio de experimentación
 sonora para hacer de la escucha y el sonido 

prácticas de refugio, contención y resistencia*

Mariana Sepúlveda Morales**

Este artículo presenta el proyecto Alrededor del fuego, un laborato-
rio sensible que se construye desde la escucha activa y reflexiona 
sobre el potencial del arte sonoro para acompañar experiencias de 
violencia de género desde una perspectiva afectiva, situada y colec-
tiva. Describe dos ejecuciones de dicho proyecto: una acción en el 
contexto de una marcha feminista y otra en un taller en el contexto 
universitario. En ambos casos, se evitó la representación explíci-
ta de la violencia, privilegiando prácticas sonoras que permitieron 
compartir el dolor más allá de lo impuesto por los marcos conven-
cionales de denuncia o representación. La metodología se constru-
yó de forma abierta y situada, en diálogo con las participantes y sus 
necesidades y formas de participación. El proceso dio lugar a piezas 
sonoras colectivas que funcionan como testimonio afectivo y forma 
de denuncia no tradicional. Por último, reflexiona sobre cómo a tra-
vés de la escucha y la creación sonora pueden habilitarse espacios 
de expresión, vínculo y memoria, ofreciendo caminos sensibles para 
acompañar procesos de sanación individual y colectiva.

Palabras clave: Activismo sonoro, música feminista,  
música sanadora, escucha activa.

Doi 10.11144/javeriana.mavae21-1.afes
Fecha de recepción: 19 de julio de 2025
Fecha de aceptación: 23 de septiembre de 2025
Disponible en línea: 1 de enero de 2026

Artículo de reflexión.

Maestra en Música (Tecnología Musical) por la Universidad 
Nacional Autónoma de México (UNAM), licenciada en 
Música y Tecnología Artística por la Escuela Nacional de 
Estudios Superiores Unidad Morelia UNAM (ENES Morelia) 
y licenciada en Composición por el Conservatorio de las 
Rosas. Actualmente se desempeña como docente en la 
Facultad de Música y Artes de la Universidad Autónoma de 
Tamaulipas (UAT) y es doctoranda en Música (Tecnología 
Musical) por la UNAM. Ha cursado el Diplomado en 
Músicas en Territorio, impartido por la Universidad 
Nacional de las Artes (UNA) y el Diplomado en Creación 
Sonora con Nuevas Tecnologías ofrecido por el Centro 
Mexicano para la Música y las Artes Sonoras (CMMAS). 
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-3304-1124 
Correo electrónico: mamorales@uat.edu.mx

Sepúlveda Morales, Mariana. 2026. “Alrededor del fuego: laboratorio de experimentación sonora para hacer de la escucha y el sonido prácticas de 
refugio, contención y resistencia”. Cuadernos de Música, Artes Visuales y Artes Escénicas 21 (1): 172-185. https://doi 10.11144/javeriana.mavae21-1.afes



173
[AB

ST
RA

CT
]

[RE
SU

MO
]This article presents the project Around the Fire, a sensitive 

laboratory that arises from active listening, and reflects on the 
potential of sound art to accompany experiences of gendered 
violence from an affective, situated and collective perspective. It 
describes two executions of said Project: one action in the context 
of a feminist protest march, and another in a workshop within a 
university context. In both cases, the explicit representation of 
violence was avoided, privileging sound practices that allowed 
pain to be shared in ways that transcended conventional 
frameworks of reporting and representation. The methodology 
was built in an open, situated way, in dialog with the participants 
and their needs and preferred ways of participation. This process 
led to the creation of various collective sound pieces that function 
as affective testimonies and non-traditional forms of reporting. 
Lastly, it reflects on how, through the act of listening and sound 
creation, spaces of expression, connection and memory can be 
activated, thus offering sensitive pathways for accompanying 
individual and collective healing processes.

Keywords: sound activism, feminist music, healing music, 
active listening.

Este artigo apresenta o projeto Ao redor da fogueira, um 
laboratório sensível construído sobre a escuta ativa e reflete 
sobre o potencial da arte sonora para acompanhar experiências 
de violência de gênero desde uma perspectiva afetiva, 
situada e coletiva. Descreve duas implementações desse 
projeto: uma no contexto de uma marcha feminista e outra 
numa oficina no contexto universitário. Em ambos os casos, 
evitou-se a representação explícita da violência, privilegiando 
práticas sonoras que permitissem compartilhar a dor mais 
além do imposto pelos quadros convencionais de denuncia ou 
representação. A metodologia foi construída de forma aberta e 
situada, em diálogo com as participantes, suas necessidades e 
formas de participação. O processo deu origem a peças sonoras 
coletivas que funcionam como testemunho afetivo e forma de 
denúncia não tradicional. Por fim, reflete sobre como através 
da escuta e a criação sonora podem se viabilizar espaços de 
expressão, vínculo e memória, oferecendo caminhos sensíveis 
para acompanhar processos de cura individual e coletiva.

Palavras-chave:
Ativismo sonoro, música feminista, música sanativa, escuta ativa.

Ao redor da fogueira: laboratório de 
experimentação sonora para fazer da 
escuta e o sonido práticas de refúgio, 

acolhimento e resistência

Around the Fire: Sound Experimentation 
Lab for Making Listening and Sound into 

Practices of Refuge, Containment  
and Resistance



174

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Introducción

> La violencia de género es una de las formas más ex-
tendidas y normalizadas de opresión en el mundo contempo-
ráneo, y sus manifestaciones atraviesan cuerpos, territorios y 
estructuras sociales (Naciones Unidas 2023). En México, esta 
violencia adquiere dimensiones alarmantes, profundamente 
arraigadas en sistemas patriarcales que han perpetuado el 
silenciamiento, la impunidad y la revictimización de las mu-
jeres (Sánchez de los Monteros Arriaga 2020). Según datos 
del Instituto Nacional de Estadística y Geografía (Inegi 2022), 
siete de cada diez mujeres mexicanas han sufrido algún tipo 
de violencia a lo largo de su vida. Sin embargo, estas cifras 
solo reflejan a quienes han logrado nombrar o denunciar lo 
vivido, muchas otras no han tenido la posibilidad de hacerlo, 
como lo señala la Comisión Interna para la Igualdad de Géne-
ro (CInIG) de la Universidad Nacional Autónoma de México 
(UNAM), al subrayar que detrás de los datos hay historias que 
permanecen sin voz (Romero Mireles 2024). A nivel global, 
la Organización de las Naciones Unidas (ONU) reconoce que 
la violencia contra mujeres y niñas sigue siendo una de las 
transgresiones a los derechos humanos más persistentes y 
generalizadas (ONU Mujeres 2024).

Ante esta realidad, me he preguntado de qué manera la música 
y el sonido pueden participar de los procesos de visibilización y 
resistencia frente a la violencia de género. Esta pregunta surge 
desde un lugar profundamente implicado: como mujer, como 
artista y como investigadora. A lo largo de mi trabajo de inves-
tigación de maestría, exploré formas de creación sonora colec-
tiva que fueran más allá de la denuncia, formas que también 
permitieran honrar, cuidar, abrazar y sostener, así como formas 
que permitan compartir sin necesidad de explicar y abrieran 
un espacio de reflexión y escucha. Alrededor del fuego es una 
de las piezas centrales de esta investigación: un laboratorio 
de experimentación sonora diseñado para generar un espacio 
seguro, afectivo y colectivo donde las mujeres puedan abor-
dar las secuelas emocionales que deja la violencia de género 
y explorar sus emociones, su memoria y su voz, a través de 
prácticas de escucha y emisión de sonidos. Lejos de buscar una 
representación literal del trauma, este proyecto propone una 
manera de encontrarse juntas: hacer de la escucha una práctica 
política y de cuidado, y del sonido una forma de contención y 
reparación compartida.

Este artículo tiene como objetivo narrar y reflexionar sobre el 
proceso vivido en las dos ejecuciones que ha tenido Alrededor 
del fuego, atendiendo especialmente a su metodología y a 
los hallazgos afectivos que emergieron durante el trabajo con 
las participantes. En la primera sección, presento el marco 
conceptual que sustenta esta propuesta, articulando los plan-
teamientos de Rivera Garza (2017, 2019, 2021, 2022) sobre 
los problemas que enfrenta la narración del feminicidio, las 



175

[AL
RE

DE
DO

R D
EL

 FU
EG

O: 
LA

BO
RA

TO
RIO

 DE
 EX

PE
RIM

EN
TAC

IÓN
  S

ON
OR

A P
AR

A H
AC

ER
 DE

 LA
 ES

CU
CH

A Y
 EL

 SO
NID

O P
RÁ

CT
ICA

S D
E R

EF
UG

IO,
 CO

NT
EN

CIÓ
N Y

 RE
SIS

TE
NC

IA 
·  M

AR
IAN

A S
EP

ÚLV
ED

A M
OR

AL
ES

]

reflexiones de Berlanga (2018) sobre la importancia de cómo se hace representación de 
la violencia y la escucha profunda como práctica transformadora en el pensamiento de 
Oliveros (2005, 2019). Posteriormente, describo la experiencia metodológica para realizar 
estas actividades y, finalmente, comparto algunas de las reflexiones y conclusiones que 
permiten pensar el sonido como territorio de resistencia, cuidado y comunidad.

La falta de lenguaje

Este proyecto nace del reconocimiento de que la violencia de género no solo impacta los 
cuerpos y las relaciones sociales, sino también las formas en que narramos, recordamos y 
comprendemos lo vivido. Rivera Garza (2021) afirma que frente a experiencias de violencia 
extrema, como el feminicidio de su hermana Liliana, el lenguaje tal como lo conocemos se 
vuelve insuficiente: hay un vacío entre lo que sucede y lo que puede decirse. Ese vacío, 
que no es únicamente lingüístico, sino también político y afectivo, deja huellas en quienes 
sobreviven. Como lo expresa la autora, hemos heredado un lenguaje patriarcal que no está 
diseñado para narrar desde la experiencia de la víctima, sino para sostener un sistema que 
la margina y la reduce al silencio (Gallo 2021; Rivera Garza 2022).

Esta investigación apuesta por una búsqueda que intenta llenar esa distancia entre la viven-
cia del dolor y la posibilidad de expresarlo con palabras, abrir otras rutas expresivas que lo 
bordeen, lo interpelen y lo escuchen. Y como propone Rivera Garza (2022) “interrogar y 
reconstruir todo nuestro sistema de percepción y todo nuestro sistema narrativo”.

Berlanga (2018) plantea preguntas similares en su trabajo sobre la representación visual de 
los feminicidios en los medios de prensa: ¿cómo abordar desde la fotografía un problema 
de esta magnitud sin caer en la descripción gráfica o reproducir las relaciones de poder? 
Siguiendo su propuesta, entiendo que el arte, y en particular el arte sonoro, puede funcionar 
como un espacio de traducción sensible de las emociones, las intuiciones y las memorias 
que quedan desplazadas por las formas existentes de representar.

Es en ese espacio intermedio, entre lo que no se dice y lo que podría decirse de otro 
modo, donde se sitúa Alrededor del fuego. Inspirada por esta idea, me interesa proponer 
categorías que surjan del hacer sonoro, de las prácticas compartidas y de los afectos que 
emergen en la escucha. Si es cierto que en la imagen y la fotografía operan mecanismos 
de poder, silenciamiento y exclusión (Berlanga 2018), considero que esto también se vive 
desde el sonido, y es allí donde es necesario intervenir. Pero, para hacerlo, es indispensa-
ble asumir una perspectiva situada que me permita reconocer mis propias condiciones de 
enunciación y las relaciones de poder que atraviesan tanto la creación como la escucha.

Al respecto, encuentro una base sólida en la propuesta de Haraway (2023), quien entiende 
el conocimiento situado como un ejercicio que exige “la impugnación, la deconstrucción, 
la construcción apasionada, las conexiones entrelazadas y la esperanza de transformar 
los sistemas de conocimiento y las maneras de ver” (303). Desde esa mirada, me hago 
preguntas que orientan tanto la metodología como el gesto artístico de este proyecto: 
¿cómo escuchar?, ¿desde dónde y a quién?, ¿para qué y para quién hacemos sonido?, 
¿qué narrativas interrumpimos al hacerlo? Estas preguntas no son meramente teóricas, 
son también políticas, éticas y estéticas, y surgen desde un lugar profundamente afectado 
por la violencia.

Aunque este proyecto se desarrolló inicialmente en el contexto académico, mi intención 
siempre ha sido que su alcance desborde esa esfera. Está pensado para ser compartido 
y desarrollado con personas cercanas a las luchas feministas, compañeras de militancia, 
artistas y participantes que no necesariamente se sitúan en el espacio universitario. En 



176

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

ese tránsito, encuentro una guía en el concepto de desapropiación propuesto por Rivera 
Garza (2017, 2019). Frente a los lenguajes que imponen jerarquías entre autor y fuente, 
entre testimonio y teoría, esta autora sugiere una escritura en comunalidad, una forma de 
creación que escuche sin absorber, que escriba sin subsumir. La desapropiación es, para 
mí, un principio ético y político que me permite pensar prácticas sonoras en las que múlti-
ples voces se entretejen sin que ninguna sea anulada, en las que la horizontalidad es una 
forma de resistencia frente a los modos patriarcales de narrar y de producir conocimiento.

Este tipo de posicionamiento ético también se refleja en otras prácticas artísticas feministas 
situadas en América Latina. Por ejemplo, Antivilo Peña (2015) propone que sus proyectos 
son una “búsqueda [para] crear nuevos lugares de resistencia y fracturar dualismos occiden-
tales (masculino-femenino, público-privado, activo-pasivo [o popular-académico]) donde la 
interrelación entre diferentes grupos fuese posible, donde se compartiesen experiencias y 
la reciprocidad fuese parte del proceso creativo” (210). Con esta idea, abro una brecha que 
enfatiza la importancia de la comunidad como motor creador, por lo que el acercamiento 
y el tejer de redes con otras mujeres es parte central del desarrollo de esta investigación.

Asimismo, se propone este ejercicio como una intervención situada en ese territorio de 
ruptura: entre la necesidad de nombrar y la imposibilidad de hacerlo con las herramientas 
heredadas. El sonido, en su cualidad abstracta, afectiva y no verbal, ofrece una vía distinta 
para habitar el trauma no para representarlo, sino para resonarlo, compartirlo y sostenerlo. A 
través de prácticas de escucha y emisión colectiva, me interesa explorar formas en que las 
participantes puedan vincularse con su dolor sin tener que ponerlo en palabras, y generar 
un espacio donde la escucha se convierta en una forma de cuidado y la creación sonora 
en un acto político. Hacer una apuesta por construir colectivamente los lenguajes que aún 
no existen, pero que necesitamos con urgencia.

Escuchar profundamente: presencia, vínculo y sanación

Para continuar con la idea de que la escucha puede ser una práctica transformadora no solo 
en el ámbito estético, sino también en lo emocional, lo político y lo espiritual, me acerco 
al trabajo de Oliveros (2019), quien, a través de su propuesta de Deep Listening, plantea 
que la música puede, y debería, tener un efecto restaurador. La escucha profunda es una 
práctica que invita a expandir la percepción de los sonidos más allá de lo musical y lo verbal, 
e incorporar todas las vibraciones perceptibles del entorno, del cuerpo y de la memoria.

También Oliveros (2019) señala que escuchar no es lo mismo que oír, la primera es una 
acción voluntaria, activa, que requiere compromiso y presencia. Oliveros (2015) propone 
que, en la práctica sostenida de la escucha, puede surgir la compasión, entendida como 
una forma activa de conexión con los demás. En este sentido, el sonido se convierte en 
un medio para habitar lo común. A diferencia de la escucha neutral o desinteresada, esta 
autora plantea una práctica política y espiritual que nos llama a responder con claridad, 
empatía y conciencia (Buzzarté y Bickley 2012).

Siguiendo la línea de pensamiento de Oliveros (2015, 2019), en este proyecto la escucha 
es más que una capacidad sensorial o una técnica para componer, busca ser una prác-
tica relacional, una forma de estar con las otras. Es una escucha que nos permite estar 
presentes y conscientes de nuestro alrededor en el momento, percibir más allá de lo 
evidente, prestar atención no solo a los sonidos, sino a las intenciones, las emociones y 
los contextos que los producen. Sobre todo, me interesa la capacidad de llevar la escucha 
profunda sugerida por esta autora a ejercicios de escucha en comunidad, que permitan 
reaccionar con consciencia a los estímulos sonoros, en una búsqueda de responder con 
claridad y compasión. Una escucha que no busca interpretar o juzgar los sonidos ajenos, 



177

[AL
RE

DE
DO

R D
EL

 FU
EG

O: 
LA

BO
RA

TO
RIO

 DE
 EX

PE
RIM

EN
TAC

IÓN
  S

ON
OR

A P
AR

A H
AC

ER
 DE

 LA
 ES

CU
CH

A Y
 EL

 SO
NID

O P
RÁ

CT
ICA

S D
E R

EF
UG

IO,
 CO

NT
EN

CIÓ
N Y

 RE
SIS

TE
NC

IA 
·  M

AR
IAN

A S
EP

ÚLV
ED

A M
OR

AL
ES

]

sino permitir que nos atraviesen y nos transformen para lograr entablar una relación y 
entrar en sintonía una con la otra.

Esta forma de escucha relacional dialoga con otras propuestas que entienden el sonido 
como un fenómeno que no se agota en lo acústico, sino que activa redes de afectos, 
memorias y vínculos. LaBelle (2018) plantea que el sonido es siempre un evento social, 
un medio que nos pone en relación con los demás. Para este autor, escuchar implica un 
acto de apertura, una vulnerabilidad compartida, y es ahí donde su potencia política se 
manifiesta: no en el control del mensaje, sino en el descentramiento del yo y la disponi-
bilidad para lo otro.

Asimismo, Voegelin (2010) propone la sensibilidad sonora, que subraya el potencial del 
sonido para interrogar las superficies visibles del mundo. En su trabajo, este autor plantea 
que el sonido, en su invisibilidad y falta de forma fija, desestabiliza los órdenes estableci-
dos por la política de la imagen y abre un marco desde el cual podemos generar nuevas 
perspectivas críticas. Desde este punto de vista, el acto de escuchar es ya una forma de 
relación ética, una práctica que exige presencia sin garantías, apertura sin control. Y es 
precisamente esa disposición la que busco sostener con mi propuesta: surge con el pro-
pósito de generar un espacio donde lo inaudito (aquello que no ha sido escuchado) pueda 
empezar a tener lugar, más que alcanzar una conclusión.

Escuchar así, como lo plantean Oliveros (2015, 2019) y Voegelin (2010), me permite sugerir 
la escucha como un dispositivo metodológico feminista y situado: no objetivo ni neutral, 
sino encarnado, situado y comprometido con los afectos y las relaciones que lo hacen 
posible. En este sentido, Alrededor del fuego es un laboratorio donde la escucha permite 
la creación en conjunto de una experiencia sonora, que, además, genera conocimiento, 
cuidado y potencia colectiva. A continuación, describo la metodología empleada y los 
hallazgos que surgieron en el proceso.

A partir del enfoque teórico desarrollado en las secciones anteriores, esta investigación 
se inscribe en la práctica de la investigación-creación situada, entendida como una forma 
de producción de conocimiento que emerge del hacer, del encuentro con otras y de los 
afectos movilizados en procesos colaborativos. En esta sección, comparto las distintas 
metodologías utilizadas en Alrededor del fuego. Esta propuesta se ha desarrollado en dos 
ocasiones: la primera se llevó a cabo en la marcha de conmemoración de los feminicidios 
en Morelia (Michoacán) y la segunda como parte de las actividades “Mujeres que inspiran” 
por el Mes de la Mujer en la Universidad Autónoma de Tamaulipas (UAT). A continuación, 
se comparten los detalles de cada una de las intervenciones.

Primera prueba: marcha por los  
feminicidios en Morelia (Michoacán)
Esta primera intervención se presentó como parte de la marcha en conmemoración de 
las víctimas de feminicidio llevada a cabo el 3 de noviembre de 2022 en Morelia (Michoa-
cán). Esta marcha nació para nombrar y reconocer la violencia feminicida que ocurre en el 
estado, a la vez que se recuerda y honra a todas las mujeres que fueron víctima de estos 
crímenes. Además de la marcha, suelen presentarse otro tipo de actividades relacionadas 
con la protesta: altares, lecturas de poemas y ceremonias, entre otras.

Considerando esto, como parte de las actividades, propuse a las colectivas feministas 
convocantes, Incendiarias y Libres Morelia, esta dinámica para ejecutar en la manifestación. 
Mi intención al acercarme a ellas era entender cómo es que esta actividad podía servir 
para los asistentes y cómo podía insertarse en la marcha.



178

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

En la conversación con las colectivas, se contextualizó la dinámica que suele tener una 
marcha y se resaltó la posibilidad de que podría no ser el espacio ideal para llevar a cabo 
una actividad que requiere tanta concentración, como un círculo de escucha. Se apuntó 
que lo usual es que, al terminar la marcha, las personas que participan se disipan muy 
rápido y la mayoría ni siquiera se queda a la lectura del posicionamiento. Otro aspecto a 
considerar es que, en esta marcha, se iba a llegar al palacio municipal de Morelia que está 
en el centro de la ciudad. Además de la locación, era importante el factor de que afuera 
habría un altar. Esto significaba mucho ruido, gente pasando y muchos otros aspectos que 
no es posible controlar. Pedir a los asistentes participar en una actividad así, en ese punto, 
con tantos factores de distracción y en un ambiente tan poco controlable, iba a ser muy 
poco o nada exitoso.

La otra opción era hacerlo antes de la marcha, pero tampoco era una opción viable, porque, 
en ese momento, la prioridad debe ser la concentración de asistentes y la planeación del 
recorrido. Requiere estar muy atentos a lo que pide la colectiva organizadora y prestar mucha 
atención a las indicaciones y medidas de seguridad que se seguirán durante la marcha.

Además, durante la conversación, surgieron ciertas preguntas por parte de una de las inte-
grantes de Incendiarias, que me llevaron a reflexionar sobre la manera en que se estaba 
presentando Alrededor del fuego. Para ellas, el objetivo de la actividad parecía ser similar al 
que se busca con una marcha: gritar, cantar, decir y proclamar las consignas para expresar 
lo que sienten los participantes y alcanzar una especie de catarsis. En respuesta, tuve que 
explicar de manera más detallada que en Alrededor del fuego el papel de la escucha es, 
incluso, más importante que la emisión de sonido, ya que la escucha desempeña un papel 
crucial en la dinámica, puesto que nos permite un mejor entendimiento y una conexión.

Una vez contempladas las amenazas posibles que enfrentaría la dinámica, junto con Libres 
Morelia se tomó la decisión de realizar la actividad cuando la marcha llegara a su fin, justo 
después de que los familiares de las víctimas dijeran unas palabras. Para llevar a cabo la 
dinámica, consideré las observaciones de Incendiarias y preparé una actividad con instruc-
ciones muy libres que permitieran que la obra fluyera en un contexto de este tipo.

Para contextualizar las condiciones en las que se llevó a cabo este primer experimento, 
es relevante destacar las características de la marcha y el entorno donde se desarrolló. 
En primer lugar, esta marcha fue un acto de luto, dedicado completamente a recordar a 
las mujeres asesinadas en Morelia (Michoacán). Participaron familiares y seres queridos 
de varias de estas mujeres, por lo que se percibía un ambiente cargado de tristeza y 
enojo. Como fue una marcha de menor tamaño en comparación con otras en la ciudad, 
se vio afectada por una notoria apatía por parte de la ciudadanía. El tráfico no se detuvo, 
lo que obligó al contingente a esperar en varias ocasiones a que se despejara la vía por la 
que avanzábamos. Algunos de los comercios que se encontraban en la ruta de la marcha 
aumentaban el volumen de la música que estaban reproduciendo cuando el contingente 
pasó para que no se escucharan las consignas. Al llegar al punto de reunión, el palacio 
municipal en el centro de la ciudad, y donde se encontraba el altar en memoria de las víc-
timas, nos encontramos con una gran actividad en el área. Incluso, en la esquina opuesta 
de nuestra manifestación, un violinista amplificado no dejaba de tocar su instrumento a 
todo volumen. Este escenario se sumó al constante flujo de transporte militar y personas 
que circulaban por los alrededores sin percatarse siquiera de la actividad que estaba suce-
diendo en ese momento.



179

[AL
RE

DE
DO

R D
EL

 FU
EG

O: 
LA

BO
RA

TO
RIO

 DE
 EX

PE
RIM

EN
TAC

IÓN
  S

ON
OR

A P
AR

A H
AC

ER
 DE

 LA
 ES

CU
CH

A Y
 EL

 SO
NID

O P
RÁ

CT
ICA

S D
E R

EF
UG

IO,
 CO

NT
EN

CIÓ
N Y

 RE
SIS

TE
NC

IA 
·  M

AR
IAN

A S
EP

ÚLV
ED

A M
OR

AL
ES

]

Un canto en medio del caos: ejecución de la actividad

A pesar de las condiciones, una vez que estaban todos los asistentes reunidos frente al 
palacio, formaron un círculo para escuchar el posicionamiento y se dio oportunidad a los 
familiares de víctimas de hablar, quienes nos compartieron su tristeza, enojo y, sobre todo, 
su deseo de justicia. Después fue el momento de llevar a cabo Alrededor del fuego para 
terminar con la marcha.

Me dirigí al centro del círculo que se había formado y compartí los detalles necesarios para 
desarrollar la actividad. El ejercicio comenzó con la explicación de la propuesta: la creación de 
una pieza colectiva en la que se nos permitiera habitar y reflexionar sobre los sentimientos 
que produjo la marcha. Se pensó sobre cómo la violencia feminicida nos afectaba a todos 
los asistentes de diferentes maneras y que el fin de la actividad era permitirnos expresar 
cómo nos sentíamos a través del sonido. Sin embargo, más allá de expresar, debíamos 
poner especial intención en escuchar qué es lo que nuestros compañeros de experiencia 
compartían, y así lograr entablar un tipo de diálogo sonoro en el que pudiéramos encontrar 
acompañamiento y soporte. A continuación, se les brindó a los asistentes las indicaciones. 
Se les proporcionó unos segundos para prestar atención a qué es lo que estaban sintiendo 
y pensando, y una vez que se sintieran listos, podían expresarlo de la manera que fuera 
más fácil en ese momento: hablar, gritar, susurrar o hacer ruido con sus palmas o sus pies. 
Se recalcó que lo más importante era tratar de escuchar qué nos compartían los demás 
compañeros de experiencia.

Una vez empezó la actividad con los segundos de silencio, los asistentes empezaron a 
tener reacciones muy emocionales, como llanto, abrazos y caras de tristeza, y entonces 
fui yo la que comenzó a emitir sonidos. Comencé a cantar una melodía sin letra, solo una 
vocalización con la letra a. Durante varios segundos no escuchaba a nadie más y con la 
mirada recorría los rostros frente a mí que seguían involucrándose, pero aún no hacían 
sonido. Fue entonces que mi madre que iba en la marcha empezó a golpear su pierna. Esa 
acción detonó que otras personas empezaran a hacer sonidos percutivos con sus palmas, 
que pronto establecieron un pulso sobre el que algunas chicas empezaron a gritar esporá-
dicamente: “Ni una menos”, “No las olvidamos”, “Estoy harta”, “No más feminicidios”, “Me 
duele”. Esto siguió unos segundos cuando una voz gritó “¡Justicia!”, y de pronto todos los 
participantes estábamos gritando “¡Justicia!”. Con estos gritos, la dinámica que se desen-
volvía de manera caótica, impregnada de rabia, gradualmente se transformó en un pulso 
más rítmico y estable a medida que más personas se unían. El sonido de las palmas y 
percusiones se intensificó, creciendo en fuerza y caos. Progresivamente, nuestros gritos 
se extinguieron y dejaron solo el resonar unísono de las palmas. El ritmo se desaceleró y 
marcó un pulso lento y pronunciado, que luego aceleraba su paso para regresar finalmente 
a un tempo más sosegado, hasta que se desvaneció por completo. Finalmente, dos voces 
comenzaron a entonar la Canción sin miedo de Vivir Quintana, que pronto fue cantada por 
un gran número de las asistentes. Una vez finalizada la canción, culminó este primer experi-
mento de la obra sanadora, con muchísima emoción, mucho llanto y mucha sed de justicia.

Como resultado de esta intervención, quedaron en mí muchas preguntas en cuanto a cómo 
llevar a cabo más dinámicas de este tipo. Primero que nada, la colectiva Incendiarias tenía 
toda la razón en cuanto a la dificultad de realizar una actividad de este tipo en un ambiente 
tan poco controlable como el que presenciamos, sobre todo, por las condiciones tan poco 
favorables para escucharnos y que las personas asistentes no estaban al tanto de que iban 
a trabajar en una actividad así. Otra cosa que también llamó mi atención es que hay ciertos 
elementos que permiten a las personas participar de manera más cómoda en la dinámica. 
Por ejemplo, cuando empecé a cantar, fue claro que no todos los asistentes se sintieron 
capaces de participar; sin embargo, la percusión sí desató la participación. Asimismo, la 



180

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

palabra justicia fue un disparador muy importante en esta ocasión, al igual que las palmas, 
que se convirtieron en el hilo conductor de la obra.

Esta experiencia me llevó a concebir la gran variedad de maneras en las que puede llevarse 
a cabo esta dinámica; en esta ocasión, fue en una marcha pequeña, sin mucha preparación, 
sin saber qué esperar. Pero podría llevarse a cabo prestando materiales para emitir sonidos, 
como silbatos o instrumentos percutivos, para las asistentes a la marcha, y que así su par-
ticipación fuera más “sencilla” por no tener que pensar demasiado en qué hacer. También 
resultó interesante pensar cómo funcionaría si se lleva a cabo a manera de taller, es decir, 
en un entorno que permita una mayor reflexión, acompañamiento, preparación y escucha. 
Asimismo, surgió la idea de que entre las participantes se pudieran definir los materiales 
sonoros a utilizar, en qué momento se utilizarían, cómo se presentarían; la posibilidad de 
establecer estructuras, duraciones, dinámicas, entre otras opciones.

Uno de los aspectos esenciales que me interesaba explorar en una dinámica de taller era 
ahondar en la cualidad restauradora que puede brindar la práctica de la escucha profunda. 
Buscar la posibilidad de sumergirnos en un espacio donde la atención plena hacia los soni-
dos se convirtiera en una herramienta para sanar y reconstruir, así como proporcionara un 
espacio seguro para la expresión, la conexión y la contención.

Segunda prueba: taller en la UAT

Como segundo experimento, se realizó una versión taller de Alrededor del fuego como parte 
de las actividades “Mujeres que inspiran” en la Facultad de Música y Artes de la UAT, que 
estuvo dirigido a mujeres de la comunidad universitaria, convocadas por invitación abierta 
a través de las redes sociales de la UAT. Resultado de la convocatoria llegaron ocho estu-
diantes, todas mujeres, provenientes de distintos semestres de la Licenciatura en Música.

El taller se llevó a cabo en el estudio de grabación de la Facultad de Música y Artes de la 
UAT por su cualidad de ser un lugar seguro, privado y con excelentes condiciones para 
escuchar, y se adaptó la cabina para realizar el ejercicio. Para ello, se colocaron sillas dis-
puestas en círculo y un equipo audiovisual para introducir algunos conceptos.

La actividad tuvo una duración de aproximadamente dos horas y, en esta ocasión, estuvo 
dividido en tres partes: “introducción a la escucha profunda”, “estragos de la violencia” y 
“s(o/a)namos juntas”. Durante la sesión se ejecutaron ejercicios de respiración, escucha 
profunda, improvisación vocal, escritura libre y conversación abierta. Estas dinámicas se 
plantearon no como técnicas musicales, sino como formas de conexión, como oportuni-
dades para afinar la atención hacia una misma y hacia las otras. La exploración sonora se 
realizó con el cuerpo, la voz, el silencio y algunos objetos cotidianos, sin delimitar jerarquías 
entre lo artístico y lo expresivo. Esto tuvo como consecuencia momentos de creación 
sonora colectiva, resultado del proceso vivido. Las piezas resultantes del trabajo fueron 
grabadas en audio y recoge los fragmentos sonoros y narrativos que surgieron de los 
distintos círculos de escucha, improvisación y reflexión. Esta grabación funciona como un 
testimonio afectivo, una forma de memoria compartida y también de denuncia (Nuestra-voz.
net 2025). A continuación, comparto los detalles de esta versión de Alrededor del fuego.

La sesión: ejecución de la actividad

Este ejercicio comenzó con la presentación del taller, en la que brevemente se compartió 
con las asistentes la justificación, los objetivos generales y la dinámica que seguiríamos. 
Posteriormente, pasamos a la introducción a la escucha profunda en la que se explicó 



181

[AL
RE

DE
DO

R D
EL

 FU
EG

O: 
LA

BO
RA

TO
RIO

 DE
 EX

PE
RIM

EN
TAC

IÓN
  S

ON
OR

A P
AR

A H
AC

ER
 DE

 LA
 ES

CU
CH

A Y
 EL

 SO
NID

O P
RÁ

CT
ICA

S D
E R

EF
UG

IO,
 CO

NT
EN

CIÓ
N Y

 RE
SIS

TE
NC

IA 
·  M

AR
IAN

A S
EP

ÚLV
ED

A M
OR

AL
ES

]

la propuesta de Deep Listening desarrollada por Oliveros (2005) y se introdujo a las par-
ticipantes en algunos de los principios fundamentales de esta práctica, destacando su 
potencial restaurador y transformador en procesos colectivos de sanación. Se subrayó la 
distinción que esta autora establece entre oír (hearing) y escuchar (listening), con énfasis 
en que la escucha profunda implica una actitud activa, voluntaria y consciente en la que 
cuerpo, mente y emoción se disponen a percibir no solo los sonidos evidentes, sino todas 
las vibraciones perceptibles del entorno.

A lo largo de esta primera parte, se compartieron algunas frases clave de Oliveros (2005) 
como punto de partida para la reflexión, tales como “la música, como mínimo, debería 
tener un efecto restaurador” o “la compasión y el entendimiento surgen de la escucha 
imparcial de todo el continuo espacio-temporal del sonido”. Con esta introducción, se 
invitó a las participantes a considerar el sonido no como un fenómeno exclusivamente 
musical o verbal, sino como un campo de resonancias donde se activan ideas, recuerdos, 
emociones y vínculos.

De esta manera, se planteó la escucha como una forma de estar y estar con otras, una 
práctica relacional que permite abrirse a lo que está presente, incluso cuando duele, y que 
promueve la posibilidad de responder con calma y claridad. Escuchar, en este sentido, se 
presentó como un compromiso ético con el entorno y con las otras personas, al igual que 
como una vía para generar condiciones de presencia, cuidado y conexión en el desarrollo 
del taller. Esta preparación sentó las bases para las siguientes actividades, que se fueron 
desplegando con base en esa disposición sensible, abierta y colectiva.

Tras la introducción teórica y sensible a la escucha profunda, se llevó a cabo un ejercicio 
que funcionó como puente entre la reflexión conceptual y la práctica encarnada de la 
escucha: el círculo de respiración. La dinámica partió de la frase: “Con cada respiración, 
transmito un sonido y recibo un sonido”, que tuvo como propósito preparar el terreno para 
una escucha atenta, expandida y relacional. Se propuso a las participantes emitir sonidos 
sostenidos de forma libre con la exhalación y recibir los sonidos del grupo al inhalar, y así 
generar un flujo sonoro continuo en el que cada una pudiera reconocer la presencia de las 
otras, sin necesidad de hablar ni coordinarse explícitamente.

La actividad se realizó con un temporizador de cuatro minutos y se explicó que el objetivo 
no era imitar o sincronizar los sonidos emitidos por las demás, sino entrar en una conver-
sación sonora, en la que se escuchara con intención y se respondiera desde la intuición y 
el cuerpo, como en una conversación respetuosa: escuchar y proponer con base en lo que 
se percibe. Este ejercicio permitió a las participantes comenzar a desarrollar una conciencia 
más afinada de su entorno sonoro, de su presencia en el grupo y de la importancia de 
sostener una escucha abierta y atenta.

Al finalizar el temporizador, se abrió un espacio de conversación para que las asistentes 
pudieran compartir lo que sintieron y experimentaron durante el círculo de respiración. 
Muchas de las intervenciones señalaron una sensación de conexión inesperada, la dificultad 
inicial para soltarse o confiar en su propia voz y el descubrimiento de una dimensión sensi-
ble de la comunicación que normalmente no se habita en lo cotidiano. Este momento de 
verbalización permitió reconocer que la práctica sonora también habilita afectos, intuiciones 
y conversaciones que no siempre pueden ser articuladas en palabras.

En la segunda etapa del taller, se compartieron algunos elementos teóricos y nociones 
básicas sobre la violencia de género, como qué es y los tipos de violencia que existen 
(Comisión Nacional para Prevenir y Erradicar la Violencia contra las Mujeres [Conavim], 2016; 
Guerrero Galván y Solís Medina 2020; Tojil 2025). Lejos de plantear una clase magistral, 
se buscó abrir la reflexión con preguntas que invitaran a las participantes a pensar cómo 



182

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

esta violencia las atraviesa desde distintos lugares: el cuerpo, la emoción, el pensamiento, 
la percepción o la memoria. Se planteó pensar y habitar desde la racionalidad, el sentir, la 
intuición y la corporalidad. Algunas preguntas catalizadoras que guiaron la reflexión colec-
tiva fueron: ¿qué sentimientos te ha dejado tu experiencia con la violencia?, ¿cómo se 
manifiesta el silencio en situaciones de opresión o miedo?, ¿en qué partes del ser habita 
el dolor que aún no se ha dicho?

Posteriormente, se invitó a las participantes a explorar la relación entre su experiencia y 
el universo sonoro. Para ello, se les pidió que trataran de expresar, mediante una o varias 
palabras, aquello que estuvieran pensando, sintiendo o recordando en ese momento. Una 
vez hecho esto, se les propuso asociar esas palabras a un sonido (no necesariamente de 
forma literal o directa), permitiendo que cada una encontrara su propia manera de traducir 
emocionalmente lo que habitaba en ella. Los sonidos podían provenir de la voz hablada, la 
respiración, golpes rítmicos con manos o pies, palmadas, roces, o, incluso, con el uso de la 
palabra misma. Esto fue decidido por cada participante según como quisiera construir esa 
relación entre lenguaje, cuerpo y sonoridad. Es necesario mencionar que esta información 
no fue compartida con las demás participantes.

A partir de estos sonidos individuales, se llevó a cabo un segundo círculo de improvisación 
colectiva, centrado nuevamente en la escucha como eje fundamental. En esta ocasión, el 
ejercicio consistió en utilizar los sonidos previamente elegidos, cuidando formar un diálogo 
constante con lo que las demás iban proponiendo. Se reiteró la consigna de que el objetivo 
no era “hacer sonar más fuerte” ni destacar, sino escuchar con atención y responder desde 
ahí, y generar una interacción sonora que funcionara como conversación afectiva entre todas.

Se puso un temporizador de cinco minutos y comenzó el trabajo. Los primeros sonidos que 
se emitieron fueron respiraciones profundas que fueron seguidos de sonidos percutivos con 
los pies. También se incorporó el sonido de tela frotada, pequeños golpes y posteriormente 
algunas participantes empezaron a cantar melodías cortas. Aunque el ejercicio comenzó 
con una dinámica muy baja y con sonidos más esporádicos, alrededor del minuto cuatro 
comenzó a subir la intensidad de los sonidos y la continuidad, sobre todo, en los sonidos 
percutivos, que llegó a convertirse en un pulso estable hasta que sonó el temporizador y 
marcó el final de la actividad.

Una vez concluido el ejercicio, se ofreció a las participantes un tiempo de silencio para 
reflexionar individualmente sobre la experiencia vivida y registrar por escrito sus emocio-
nes, pensamientos o sensaciones. Luego, se abrió un espacio de diálogo para compartir 
lo escrito o simplemente hablar desde el sentir. Este momento se convirtió en uno de los 
más intensos y significativos del taller: varias participantes expresaron sentirse tristes, 
enojadas, con impotencia, removidas, y muchas lloraron. Lo compartido resonó en todas, 
y se generó un clima de catarsis y contención colectiva, en el que el sonido y la palabra 
se entrelazaron como canales de liberación emocional y construcción de comunidad. Este 
instante, más que un cierre, fue una apertura: hacia el reconocimiento del dolor compartido, 
hacia la posibilidad de sostenerse entre todas y hacia la construcción de un tejido común 
desde la vulnerabilidad habitada juntas.

Tras el momento de catarsis y contención, se propuso una tercera dinámica grupal, “s(o/a)
namos juntas”. En este nuevo círculo, las participantes fueron invitadas a nombrar de 
forma conjunta aquellas emociones negativas que con mayor frecuencia las atraviesan en 
contextos de violencia o vulnerabilidad. Las emociones que emergieron del diálogo fueron 
impotencia, miedo, coraje, soledad y negación. A cada una de ellas se le asignó un sonido 
que el grupo acordó colectivamente: una pisada fuerte para la impotencia, un grito agudo 
para el miedo, un grito grave para el coraje, un suspiro para la soledad y pisadas rápidas y 
livianas para la negación.



183

[AL
RE

DE
DO

R D
EL

 FU
EG

O: 
LA

BO
RA

TO
RIO

 DE
 EX

PE
RIM

EN
TAC

IÓN
  S

ON
OR

A P
AR

A H
AC

ER
 DE

 LA
 ES

CU
CH

A Y
 EL

 SO
NID

O P
RÁ

CT
ICA

S D
E R

EF
UG

IO,
 CO

NT
EN

CIÓ
N Y

 RE
SIS

TE
NC

IA 
·  M

AR
IAN

A S
EP

ÚLV
ED

A M
OR

AL
ES

]

Una vez realizada esta primera exploración, se sugirió un nuevo ejercicio complementario: 
pensar y traducir en sonido aquellos sentimientos que desearían experimentar como res-
puesta o transformación frente a las emociones mencionadas. Las emociones elegidas por 
las participantes fueron justicia, confianza, fuerza, empatía y paz. Estas se representaron 
mediante diversas formas sonoras: un sonido vocal con la letra a en dinámica sfffz para la 
justicia; aplausos en ritmo de tresillo para la confianza; un golpe con la palma en el pecho 
para la fuerza; un sonido vocal con la letra m en dinámica mezzo forte para la empatía, y 
sonidos agudos, largos y suaves con la letra u en dinámica pianissimo para la paz.

Este ejercicio permitió no solo canalizar afectos a través del cuerpo y la voz, sino también 
proyectar, imaginar y compartir deseos emocionales comunes. El contraste entre las emo-
ciones dolorosas y las que representan contención o reparación abrió un espacio simbólico 
de tránsito entre el malestar y el deseo de transformación, que reforzó la escucha como 
práctica empática y el sonido como vehículo de expresión colectiva.

Con este consenso emocional y sonoro, se llevó a cabo una última versión del círculo de 
escucha, ahora con una nueva capa de profundidad: la conciencia plena de lo que las demás 
estaban sintiendo y la intención de acompañar esas emociones a través del sonido, escu-
chando activamente a sus compañeras para intervenir de manera empática y sostenida.

El ejercicio trató de habitar el sonido como gesto afectivo: un sonido podía ser una respuesta, 
una afirmación o una presencia que se suma sin invadir. Las participantes permanecieron 
atentas a lo que surgía en el grupo y ajustaron su participación siempre desde el cuidado. 
El círculo se convirtió en un espacio de encuentro, donde cada sonido era al mismo tiempo 
personal y colectivo, memoria y deseo, eco de dolor y posibilidad de consuelo.

Al finalizar el círculo de experimentación, se invitó a las participantes a escribir brevemente 
sobre su experiencia. Estas reflexiones, compartidas en un último momento de círculo, 
revelaron un fuerte sentimiento de alivio, contención y gratitud. Muchas expresaron haber 
sentido que dejaban una carga atrás, que se iban ligeras, acompañadas, y con la alegría de 
haber participado en una experiencia que, desde el sonido, les permitió nombrar, compartir 
y soltar.

Conclusiones

Las experiencias vividas en las dos variantes de Alrededor del fuego dejaron resultados y 
reflexiones muy distintas, pero que a la vez se complementaron. Es interesante que los 
componentes técnico y estético de estas creaciones fueron delineados por la propia prác-
tica: fueron las voces, las emociones y los gestos de las participantes las que dieron forma 
a las obras resultantes. En esta metodología, la práctica misma produce conocimiento, 
y lo hace desde el cuerpo, el vínculo y la experiencia compartida. Se produce un espacio 
donde la escucha se vuelve una forma de cuidado mutuo, donde no se exige explicar o 
justificar el dolor, sino simplemente dejarlo ser, acompañarlo y sostenerlo en comunidad.

La práctica realizada en la dinámica de marcha facilitó el reconocimiento de las oportu-
nidades y áreas de trabajo que podían desarrollarse. Esto dio lugar a que se plantearan 
metodologías de mayor reflexión, experimentación y contención para la dinámica de taller, 
así como metodologías para probar en una nueva dinámica de marcha. Entre estas, cabe 
resaltar que la introducción de la escucha profunda tomó una gran importancia en el resul-
tado de las prácticas.

En cuanto a la experiencia de las participantes, en el taller las asistentes declararon que 
este ejercicio lo encontraron como un momento de catarsis y expresaron sorpresa por la 



184

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

capacidad de expresar por medio del sonido los sentimientos que tenían sin necesidad de 
compartir explícitamente su experiencia. Mencionaron también sentir “un peso menos” 
y alivio después de la actividad, así como que habían construido un espacio de cuidado y 
seguridad, además de un vínculo con las mujeres que compartieron la experiencia. Otro 
comentario repetido por las participantes fue que creen necesario que se realicen más 
actividades como esta, ya que les permitió un momento de contención a través del uso 
del sonido, la palabra, el silencio y la experimentación sonora. Recalcaron la necesidad de 
habilitar territorios seguros para preguntarnos cómo habitamos nuestras experiencias, 
cómo nos duelen y cómo podemos, juntas, transformarlas en algo que resuene más allá 
de nosotras.

Este tipo de prácticas sonoras permiten abrir otros caminos para transitar el dolor: caminos 
que no necesariamente exigen relatar lo vivido con palabras, sino que ofrecen posibilidades 
para resonarlo, transformarlo y compartirlo desde lo sensible. En ese sentido, el sonido y 
la escucha ser convierten en herramientas de articulación política y afectiva que posibilitan 
la reconstrucción del vínculo colectivo, el reconocimiento del otro y la apertura de espacios 
donde lo inasible, lo callado o lo imposible de nombrar pueden tener lugar.

Frente a la fragmentación, la rapidez y la saturación de discursos, estas experiencias pro-
ponen una pausa: un espacio para respirar juntas y escuchar con atención las emociones 
de las otras. Lo que ocurre en estos encuentros no se traduce fácilmente en indicadores 
cuantitativos, pero permite observar cómo se construyen vínculos y formas de comunica-
ción que no dependen únicamente de las palabras. A través de suspiros, silencios, gritos, 
golpes en el pecho o sonidos apenas audibles, se configura una forma de expresión que 
transmite sin necesidad de explicar, que acompaña sin invadir y que plantea posibilidades 
de transformación desde el cuidado.



185

[AL
RE

DE
DO

R D
EL

 FU
EG

O: 
LA

BO
RA

TO
RIO

 DE
 EX

PE
RIM

EN
TAC

IÓN
  S

ON
OR

A P
AR

A H
AC

ER
 DE

 LA
 ES

CU
CH

A Y
 EL

 SO
NID

O P
RÁ

CT
ICA

S D
E R

EF
UG

IO,
 CO

NT
EN

CIÓ
N Y

 RE
SIS

TE
NC

IA 
·  M

AR
IAN

A S
EP

ÚLV
ED

A M
OR

AL
ES

]

[REFERENCIAS]

Antivilo Peña, Julia. 2015. Entre lo sagrado y lo profano se tejen rebeldías: Arte feminista nuestroamericano. 
Bogotá: Desde Abajo.

Berlanga, Mariana. 2018. Una mirada al feminicidio. México: Universidad Autónoma de la Ciudad de México.

Buzzarté, Monique y Tom Bickley, eds. 2012. Anthology of Essays on Deep Listening. Kingston: Deep Listening 
Publications.

Comisión Nacional para Prevenir y Erradicar la Violencia contra las Mujeres. 2016. “¿Qué es la violencia contra 
las mujeres y sus modalidades?”. https://www.gob.mx/conavim/articulos/que-es-la-violencia-contra-las-
mujeres-y-sus-modalidades.

Gallo, Irma. (2021, mayo 28). Cristina Rivera Garza habla sobre El invencible verano de Liliana [Entrevista]. https://
www.youtube.com/watch?v=fXAKiMF58RY&ab_channel=LaLibretadeIrma

Guerrero Galván, Luis René y Carlos Ernesto Solís Medina. 2020. Guía informativa sobre violencia de género contra 
las mujeres en el ámbito comunitario. México: Universidad Nacional Autónoma de México. https://archivos.
juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/13/6352/9.pdf.

Haraway, Donna. 2023. Mujeres, simios y cíborgs: La reinvención de la naturaleza. Madrid: Alianza.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía. 2022. “Violencia contra las mujeres en México”. https://www.inegi.
org.mx/tablerosestadisticos/vcmm/.

La Libreta de Irma. 2021. “Cristina Rivera Garza habla sobre El invencible verano de Liliana”. https://www.youtube.
com/watch?v=fXAKiMF58RY.

LaBelle, Brandon. 2018. Sonic Agency: Sound and Emergent Forms of Resistance. Londres: Goldsmiths Press. https://
library.oapen.org/bitstream/handle/20.500.12657/63134/9781912685950.pdf?sequence=1&isAllowed=y.

Naciones Unidas. 2023. “La violencia de género es una de las violaciones más generalizadas de los derechos 
humanos en el mundo”. https://unric.org/es/la-violencia-de-genero-segun-la-onu/.

Nuestra-voz.net. 2025. “Alrededor del fuego”. https://www.nuestra-voz.net/AlrededorDelFuego.html.

Oliveros, Pauline. 2005. Deep Listening: A Composers’s Sound Practice. Nueva York: iUniverse.

Oliveros, Pauline. 2019. Deep listening: Una práctica para la composición sonora. 3.ª ed. Buenos Aires: Dobra Robota.

ONU Mujeres. 2024. “Datos y cifras: Violencia contra las mujeres”. https://www.unwomen.org/es/articulos/datos-
y-cifras/datos-y-cifras-violencia-contra-las-mujeres.

Romero Mireles, Laura Lucía. 2024.” Hombres y mujeres deben luchar por la igualdad de género”. Red de Mujeres 
Sindicalitas.https://rmsindicalistas.mx/2024/03/hombres-y-mujeres-deben-luchar-por-la-igualdad-de-genero/.

Rivera Garza, Cristina. 2017. “Desapropiación para principiantes”. Literal, 31 de mayo. https://literalmagazine.com/
desapropiacion-para-principiantes/.

Rivera Garza, Cristina. 2019. Los muertos indóciles: Necroescrituras y desapropiación. Barcelona: Debolsillo.

Rivera Garza, Cristina. 2021. El invencible verano de Liliana. México: Random House.

Rivera Garza, Cristina. 2022. “Verlas a ellas”. The Washington Post, 8 de julio. https://www.washingtonpost.com/
es/post-opinion/2022/07/08/verlas-a-ellas-el-invencible-verano-de-liliana-cristina-rivera-garza/.

Sánchez de los Monteros Arriaga, Anel Cecilia. 2020. “La violencia de género en México, ¿en qué vamos?”. Revista 
Digital Universitaria 21, n.º 4. http://doi.org/10.22201/cuaieed.16076079e.2020.21.4.1.

Tojil. 2025. “Violencia de género”. https://tojil.jerrydemos.com/violencia-de-genero/.

Voegelin, Salomé. 2010. Listening to Noise and Silence: Towards a Philosophy of Sound Arart. Nueva York: Continuum.


