
CÓMO CITAR:

230
[DO

SS
IER

]
[RE

SU
ME

N]

TEMPUS/PACHA: 1 
de la creación contemporánea 

a la creatividad del muyu*

* Fredy Vallejos

Este artículo tiene como finalidad describir el proceso creativo de 
la obra interdisciplinar TEMPUS/PACHA, que reúne textos, música, 
arte sonoro, performance, imagen y puesta en escena alrededor de 
la cosmotécnica andina. Se propone una metodología autoetnográ-
fica, que subraya la confrontación entre modelos hegemónicos de 
producción artística y paradigmas estéticos o conceptuales diver-
gentes. De igual manera, se describen aspectos técnicos y formales 
de la construcción de la obra, que tiene como punto de referencia 
la grabación realizada para el ciclo Perspectivas Sonoras llevado a 
cabo por el Centro Mexicano para la Música y las Artes Sonoras 
(CMMAS). Se destaca, en particular, la importancia de la lengua 
como técnica primigenia y columna vertebral del pensamiento de un 
pueblo, puesto que, en su contenido y estructura, se esconden las 
diversas formas de ver el mundo.

Palabras clave: interdisciplina; decolonialidad; 
tecnoestética; Andes

Doi 10.11144/javeriana.mavae21-1.tpcm
Fecha de recepción: 3 de julio de 2025
Fecha de aceptación: 23 de septiembre de 2025 
Disponible en línea: 1 de enero de 2026

Artículo de investigación y reflexión resultado del 
proceso de convocatoria para proyectos financiados 
del Vicerrectorado de Investigación y Posgrado de la 
Universidad de las Artes del Ecuador, 2018-2020.

Ha realizado estudios de artes y tecnoestéticas, percusión, 
composición, informática musical y musicología en 
Argentina, Colombia, Francia y Suiza. Su preocupación 
estética, caracterizada por la exploración de un universo 
sonoro múltiple y heterogéneo, se basa principalmente 
en trabajos de investigación musicológica, formalizados 
mediante herramientas de composición asistida por 
computadora (CAC), y en la relación del sonido con otras 
formas de arte. Sus obras se han presentado en más de 
quince países y laureadas en diversos festivales a nivel 
mundial. Actualmente, es docente de la carrera de  
Artes Musicales y Sonoras de la Universidad de las Artes 
del Ecuador. 
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-5606-4900

Correo electrónico: fredyvallejos@fredyvallejos.com

Vallejos, Fredy. 2026. “TEMPUS/PACHA: de la creación contemporánea a la creatividad del muyu”. Cuadernos de Música, Artes Visuales y 
Artes Escénicas 21 (1) : 230-253. https://doi 10.11144/javeriana.mavae21-1.tpcm



231
[AB

ST
RA

CT
]

[RE
SU

MO
]This article has the goal of describing the creative process of the 

interdisciplinary piece TEMPUS/PACHA, which unites text, music, 
sound art, performance, image and mise-en-scène surrounding 
Andean cosmotechnics. The text proposes an autoethnographic 
methodology, which emphasizes the confrontation between 
hegemonic models of artistic production and divergent conceptual 
or aesthetic paradigms. Similarly, it describes the technical and 
formal aspects of the piece’s construction, which is modelled 
after a recording made for the Sound Perspectives cycle, a project 
from by the Centro Mexicano para la Música y las Artes Sonoras 
(CMMAS). The text particularly highlights the importance of 
language as the original mode and backbone of a society’s 
thought, given that, within its content and structure, many ways 
of perceiving the world are hidden. 

Keywords: interdiscipline; decoloniality; 
technoaesthetics; Andes.

Este artigo visa descrever o processo criativo por trás da obra 
interdisciplinar TEMPUS/PACHA, que reúne textos, música, 
arte sonoro, performance, imagem e encenação em torno da 
cosmotécnica andina. Propõe uma metodologia autoetnográfica, 
que destaca o confronto entre modelos hegemônicos de 
produção artística e paradigmas estéticos ou conceituais 
divergentes. Da mesma forma, descreve aspectos técnicos 
e formais da construção da obra, tomando como ponto de 
referência a gravação feita para a série Perspectivas Sonoras 
produzida pelo Centro Mexicano para a Música e as Artes 
Sonoras (CMMAS). Destaca-se, em particular, a importância da 
língua como técnica primigênia e espinha dorsal do pensamento 
de um povo, uma vez que seu conteúdo e estrutura ocultam as 
diversas maneiras de ver o mundo.

Palavras-chave: interdisciplina; decolonialidade;  
tecnoestética; Andes.

TEMPUS/PACHA: from contemporary creation 
to the creativity of the muyu

TEMPUS/PACHA: da criação contemporânea à 
criatividade do muyu



232

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Kallari/Preludio

El pensamiento que no se nutre de la vida 
termina esterilizando la palabra de la cual es 

portador. Para tener cierta potencia, la palabra 
tiene que partir de un gesto de develamiento; 

salir de sí misma como código encubridor y 
atreverse a nombrar los aspectos dolorosos de 
la realidad, lo que por cierto no es fácil porque 

se trata de una tarea colectiva, no individual, 
y porque implica develarse antes lxs demás, 

botar las máscaras que nos ayudan a parecer 
modernxs. (Rivera Cusicanqui 2018, 88)

> A inicios de 2025 estuve en París realizando una estan-
cia de investigación-creación que me permitió, entre otras co-
sas, asistir a gran parte de los conciertos del festival de música 
contemporánea2 Présences de Radio France, que hacía honor 
a la compositora austriaca Olga Neuwirth. Durante el festival 
ocurrió un episodio que me recordó el porqué, después de 
residir entre Francia y Suiza durante más de doce años (entre 
2003 y 2015), tomé la decisión de volver a América Latina para 
tratar de encontrar el espacio de creación que, en algún mo-
mento, creí iba a hallar en Europa.

En la segunda parte del concierto de clausura, mi cuerpo expe-
rimentaba una extraña sensación de incomodidad, que había 
iniciado en el intermedio de la función. En efecto, después de 
haber escuchado un par de obras de Fausto Romitelli y Tristan 
Murail, interpretadas por la Orquesta Filarmónica de Radio 
France con Matthias Pintscher a la dirección, al salir del Grand 
Auditorium de la Maison de la Radio hacia el hall donde se exhi-
bían algunas publicaciones y producciones discográficas, sentí 
que las personas que me rodeaban no buscaban lo mismo que 
busco al asistir a un encuentro sonoro. El encuentro, sentía, 
carecía de un espíritu comunitario, tornándose en una espe-
cie de ilusorio esnobismo colectivo. Así pues, a pesar de que 
previamente habíamos acordado reunirnos luego del concierto 
con algunxs amigxs músicxs latinoamericanxs presentes en el 
evento, mi incomodidad fue tal que, tras finalizada la primera 
obra de la segunda parte, decidí retirarme y volver a casa para 
reflexionar sobre este malestar.

El mencionado suceso rememoró en mí, como lo señalé, lo 
que ocurrió diez años antes, cuando aún residía en Europa. En 
consonancia con lo anterior, durante la Exposición Universal 
de Milán de 2015, que tenía por tema “Alimentar el planeta, 
energía para la vida”, se realizó una convocatoria en la que 
compositores de diferentes partes del mundo escribirían una 
obra dedicada a los temas de la Exposición. En mi caso, escribí 
Fragmentos de una ciudad imaginaria, para el ensamble Diver-
timento, bajo la dirección de Sandro Gorli. El estreno de la obra 



233

[TE
MP

US
/P

AC
HA

: D
E L

A C
RE

AC
IÓN

 CO
NT

EM
PO

RÁ
NE

A A
 LA

 CR
EA

TIV
IDA

D D
EL

 M
UY

U ·
 FR

ED
Y V

AL
LE

JO
S ]

estaba previsto para el 21 de septiembre en la Puerta de la Exposición, y los compositores 
fuimos convocados a estar presentes desde unos días antes para los ensayos respectivos. 
Para aquella época, ocupaba un diminuto e incómodo apartamento cercano al Conservatoire 
national supérieur de musique et de danse (CNSMD) de Lyon, y, por tanto, la idea de viajar 
(y mejor aún con los gastos pagos) era más que bienvenida. Sin embargo, a pesar de tener 
la oportunidad de trabajar con un ensamble de la calidad de Divertimento y de visitar la 
Exposición Universal, tomé la decisión de no asistir al estreno ni a los ensayos previos. La 
sensación de incomodidad a la que aludí en la primera parte surgió al imaginar la puesta en 
escena, la ritualidad del concierto y, por ello la determinación de no asistir e inventar (tengo 
que confesarlo) una enfermedad transitoria al no explicar claramente lo que me sucedía. Si 
bien hay excepciones, los conciertos de “música clásica” mantienen tradiciones y rituales 
que han perdurado durante siglos (aplausos, silencios, atuendo formal, etc.) y que poco o 
nada tienen que ver con las realidades sociales, más aún, en nuestros territorios.

Los dos sucesos, a pesar de la subjetividad que contienen, los he compartido con algunxs 
compositorxs que, en general, han comprendido el problema, otrxs, incluso, se han visto 
reflejadxs en él. La conclusión efímera suele ser que el entorno donde se desarrolla la 
mayoría de estos eventos deriva entre el acto académico y la ceremonia social de una 
reducida élite social o intelectual hiperespecializada, de ahí la dificultad de hallarse como 
parte integral del hábitat cultural que lo constituye. Por ello, mi decisión de buscar otro 
espacio geográfico donde, quizá, podría encontrar una búsqueda común, unos intereses 
colectivos más allá de lo meramente musical. Teniendo en cuenta que mi trabajo composi-
tivo desde sus inicios se basa en la formalización y modelización de músicas tradicionales 
latinoamericanas, la respuesta fue evidente.3 Restaba encontrar un espacio institucional 
que coincidiera con mis intereses del momento. Me propuse, entonces, postular a algunas 
entidades en México, Colombia y Ecuador, que encontré de manera más o menos alea-
toria, aunque debo mencionar que, al conocer el proyecto de la Universidad de las Artes 
del Ecuador, entendí inmediatamente que mis intereses estaban vinculados directamente 
con sus valores institucionales (Universidad de las Artes s. f.). En este sentido, conceptos 
como interculturalidad, intertransdisciplinariedad y transdisciplinariedad, decolonialidad o 
interaprendizaje en vínculo con la comunidad, podrían aplicarse de manera directa a varios 
procesos creativos de los cuales había sido parte hasta ese momento. Decidí, entonces, 
aplicar a una vacante en la Universidad de las Artes para las asignaturas de Tecnología 
Musical y entré a formar parte de la institución desde octubre de ese mismo año.

Shukniki/Primera parte

En una columna con forma de obelisco, están grabadas dos versio-
nes complementarias del mismo animal. Aquí también las imágenes 
no pueden ser capturadas en su totalidad: envuelven dos lados de la 

misma pieza. Su disposición vertical, que los hace aún más difíci-
les de descifrar, los convierte en conductos de energía entre los 

reinos…4 (Stone-Miller 1995, 36; la traducción es mía)

En 2007, durante mis estudios de composición en el Conservatoire de Lyon, tuve la opor-
tunidad de asistir a una clase magistral con el compositor vietnamita Tôn-Thất Tiết. Ese 
encuentro me marcó de manera definitiva con una frase que es, quizá, una de las enseñan-
zas más grandes sobre la manera de abordar un proceso creativo: “antes de componer, hay 
que confesarse con uno mismo”. Después de esto, decidí consagrar mis esfuerzos a esa 
confesión mediante una metodología un tanto experimental y sistematicé mis preferencias 
de todo tipo (musicales, literarias, cinéfilas, culinarias, pictóricas, etc.) en una clasificación 



234

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

de diferentes grupos conceptuales para llegar a una conclusión provisoria: la característica 
común de dichas preferencias radicaba en que todas abordaban la heterogeneidad, de 
manera estructural o de forma simbólica, como idea matriz del proceso. Con esto en mente, 
trabajé dos series de obras que exploraban la heterogeneidad desde la estructura formal 
por medio de lo que llamé, por un lado, polifonía horizontal5 y, por otro, polifonía vertical.6 
Cada serie exploraba, respectivamente, una técnica de yuxtaposición o sobreposición de 
objetos sonoros, para evidenciar la heterogeneidad sonora.

Sin conocer aún la obra de la socióloga e historiadora boliviana Silvia Rivera Cusicanqui, 
empecé a indagar “esa mezcla rara que somos”, y que nombra como “epistemología ch’ixi”. 
Este concepto es utilizado por la autora para referirse a un “alma dividida”, en la que reco-
noce la heterogeneidad y la capacidad de vivirla creativamente, como otra condición del 
mestizaje. Ch’ixi designa en aimara un tipo de tonalidad gris que surge como una trampa 
para la visión, puesto que, al acercarse a la superficie del color, este es compuesto por 
puntos de “color puro y agónico: manchas blancas y negras entreveradas” (Rivera Cusi-
canqui 2018, 79).

Esta búsqueda sobre lo heterogéneo me llevó a examinar tanto músicas tradicionales que 
trabajaban alguno de estos aspectos como compositores que desarrollaran la heteroge-
neidad como parte de su proceso de escritura. En este sentido, podemos mencionar la 
obra de Salvatore Sciarrino, quien afirma:

El tiempo ya no fluye como antes: se ha convertido discontinuo, relativo, variable. 
Variable: moviéndonos de un extremo al otro del mundo, comprimimos y dilatamos 
el tiempo. Relativo: podemos comunicarnos con los países más distantes, donde, al 
mismo tiempo, los relojes indican una hora diferente. Discontinuo: podemos detener 
el tiempo, interrumpirlo tan solo tomando una foto. Luego, observándola, inserta-
mos, en el presente que vivimos, un rectángulo del pasado. (Sciarrino 1998, 18; la 
traducción es mía)

En relación con la multiplicidad temporal horizontal, la obra de Philippe Hurel fue fundamen-
tal en el proceso de investigación, pues realicé una tesis de maestría en Musicología en la 
Université Lumière Lyon 2, titulada La musique de Philippe Hurel de 1990 à 1999: Analyse, 
formalisation et modélisation. El trabajo examina las herramientas que utiliza Hurel para 
gestionar la heterogeneidad del discurso musical mediante la utilización de varios procesos 
divididos en fases sucesivas que son mezcladas a partir de un orden específico, lo que da 
como resultado un macroproceso discontinuo (Cohen-Lévinas 1999). Mi propuesta culminó, 
además del texto académico, en la obra Mémoire(s) de-Fragment(é)e-s, para ensamble y 
electrónica, para la cual me basé en los conceptos de Hurel mencionados. En esta obra, 
el control de las fases sucesivas se realiza a partir de un algoritmo L-System7 que dispone 
la aparición de las diferentes etapas de un proceso.

Como hemos visto, el trabajo con estas obras buscaba la gestión de lo heterogéneo a partir 
de una macrounidad, es decir, tienen la necesidad de unificar las oposiciones del material 
heterogéneo, tratando de anular la contradicción presente. Posteriormente, durante el pro-
ceso de composición de lo que llegaría a ser TEMPUS/PACHA, abandoné esta búsqueda, 
en coherencia con lo señalado por Rivera Cusicanqui (2018):

La idea es entonces no buscar la tranquilidad de lo Uno, porque es justamente una 
angustia maniquea; es necesario trabajar dentro de la contradicción, haciendo de su 
polaridad el espacio de creación de un tejido intermedio (taypi), una trama que no es 
ni lo uno ni lo otro, sino todo lo contrario, es ambos a la vez. (83)



235

[TE
MP

US
/P

AC
HA

: D
E L

A C
RE

AC
IÓN

 CO
NT

EM
PO

RÁ
NE

A A
 LA

 CR
EA

TIV
IDA

D D
EL

 M
UY

U ·
 FR

ED
Y V

AL
LE

JO
S ]

La alusión a la obra de Rivera Cusicanqui no es anodina, pues la autora, además, describe 
cómo la temporalidad andina implica la simultaneidad en el sentido de vivir tanto en el 
tiempo presente como en el tiempo futuro,8 radicalizando la idea de lo heterogéneo en el 
tiempo vivido:

Los sintagmas de la antigüedad, como la wak’a o faja tejida que inscribe lo sagrado 
en nuestros cuerpos, nos brindan un conjunto abigarrado y armonioso de colores e 
ideas para entreverar el pasado con el presente en forma activa, a través de nuestras 
luchas por la memoria y nuestras prácticas micropolíticas de descolonización. (Rivera 
Cusicanqui 2018, 321)

Este mismo concepto es lo que describe el epígrafe de la presente sección. En ella se alude 
a la representación visual de algunas deidades andinas que, según el punto de donde se 
observe la figura, la divinidad puede tomar un carácter u otro. De ahí la noción de simulta-
neidad desde el ámbito de lo visual (Stone-Miller 1995, 39 y ss.).

Chawpi/Interludio

Desde hace casi dos siglos los grandes procesos de individuación, 
de referencia religiosa y sociopolítica, se han ido debilitando en la 

lucha comercial y de mercado que intenta imponer otras formas de 
individuación. (Stiegler 2008, 115; la traducción es mía)

Aunque nuestro propósito no es indagar si existe una crisis de la llamada “música contem-
poránea” (que, en algunos sectores, se nombra igualmente como música de arte, culta, 
docta, de escritura o académica, lo cual refleja lo que detallo en el kallari/preludio), pues 
esto rebaza completamente nuestro propósito, es necesario señalar que este es un tema 
que algunxs teóricxs y artistas han y están reflexiona(n)do de diferentes maneras. Por citar 
algunos ejemplos, podemos señalar el volumen monumental de Jacopo Baboni Schilingi, 
La Signature, obra que describe por qué la música contemporánea está atravesando una 
profunda crisis. En ese sentido, Baboni indica que su texto pretende ser, a la vez, un mani-
fiesto, una crítica constructiva y una posible respuesta a la crisis de identidad de la música 
de investigación (Baboni 2024).

Igualmente, el compositor Raphaël Cendo subraya: “Me pregunto quién nos escucha. El 
pulso sigue latiendo, se encargan piezas, se crean nuevas obras… Pero la falta de interés 
público da la impresión de que nuestro sector está en estado de muerte cerebral” (Dupuy 
2022; la traducción es mía).

De igual manera, Claude Ledoux (1960) afirma:

¿Olvidamos que la música se escucha y se vive hoy? Y por qué no empezar por exa-
minarte a ti mismo, solo basta con mirar tu consumo artístico diario… Más allá de es-
cuchar, una amarga observación: el noventa por ciento de la música contemporánea/
moderna/actual me aburre profundamente. Queda el diez por ciento, que se divide en 
una mayoría de momentos “interesantes” y una minoría de momentos maravillosos. 
(citado en Cohen-Levinas 2024; la traducción es mía)



236

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Otro ejemplo de la reflexión sobre la crisis de la música y en general del arte9 contemporá-
neo lo encontramos en la obra de Bernard Stiegler. Para él, el hecho artístico, y de manera 
general la estética en el mundo actual, está más que nunca relacionada con la economía y 
la industria, y, por tanto, con la política: de ahí la crisis que dicha relación conlleva. En este 
sentido, señala la importancia de la tecnología y su rol en lo que Gilles Deleuze llamó las 
sociedades de control. Para Stiegler (2023): “se trata de controlar estas tecnologías de 
aisthesis que son, por ejemplo, audiovisuales o digitales, y, a través de este control de las 
tecnologías, controlar los tiempos de consciencia e inconsciencia de los cuerpos y de las 
almas que los habitan” (15; la traducción es mía).

Observamos en estos conflictos el trazado de un proceso de construcción de las particu-
laridades sociales, proceso que Gilbert Simondon define como una individuación psíquica 
y colectiva (Stiegler, 2012). De este modo, por medio de una creatividad que transforma 
el mundo con miras a cimentar una nueva sensibilidad común que solo es posible en y 
por el vínculo con los otros, podemos llegar a lo que igualmente Simondon nombra como 
transindividuación. Sin embargo, debido, en gran parte, al rol de las industrias culturales:

Al día de hoy, la ambición estética se ha derrumbado en gran medida, puesto que una 
gran parte de la población está privada de toda experiencia estética, sometida entera-
mente al condicionamiento estético en el que consiste el marketing […] Estas perso-
nas que se encuentran en una situación de gran miseria simbólica detestan el futuro 
de la sociedad moderna y, sobre todo, su estética […] Porque el condicionamiento 
estético […] viene a sustituir la experiencia estética para hacerla imposible. (Stiegler 
2013, 16; la traducción es mía)

La omnipotencia de las industrias culturales y, a la vez, el aislamiento del arte contemporá-
neo o de las músicas de investigación (Baboni Schilingi 2024) dejan pocos caminos a nuevas 
formas de experimentación que no caben dentro de las áreas poblacionales privilegiadas. 
Así, termina Stiegler (2023):

El arte contemporáneo, la música contemporánea […], la literatura contemporánea, 
la filosofía contemporánea, están haciendo sufrir al gueto que forman estas áreas de 
la población. Esta miseria no afecta simplemente a las clases sociales pobres: la red 
televisiva, en particular, se extiende como la lepra por todas partes, por todas las áreas 
de la población, dando forma concreta a las palabras de Nietzsche: “El desierto crece”. 
(17; la traducción es mía)

Esta uniformización del pensamiento, se lleva a cabo mediante la imposición de herramien-
tas tecnológicas que “exportan conocimiento y valores a los más débiles y en consecuen-
cia destruyen su interioridad” (Hui 2020, 17 y ss.). La universalización epistemológica se 
impone, entonces, en gran medida, de forma unilateral, convirtiendo el pensamiento no 
occidental en una actividad considerada menor.

TEMPUS/PACHA propone una reflexión sobre esta crisis global, situada y sentida desde 
el territorio andino, pretendiendo hackear las gramáticas dominantes desde el lenguaje, la 
imagen, el sonido o la puesta en escena.



237

[TE
MP

US
/P

AC
HA

: D
E L

A C
RE

AC
IÓN

 CO
NT

EM
PO

RÁ
NE

A A
 LA

 CR
EA

TIV
IDA

D D
EL

 M
UY

U ·
 FR

ED
Y V

AL
LE

JO
S ]

Ishkayniki/Segunda parte
¡Rotación de tardes modernas

y finas madrugadas arqueológicas!

¡Indio después del hombre y antes de él!

¡Lo entiendo todo en dos flautas

y me doy a entender en una quena!

¡Y lo demás, me las pelan! (Vallejo 1989, 222)

Para 2018, el Vicerrectorado de Investigación y Posgrado de la Universidad de las Artes 
del Ecuador publicó una convocatoria para docentes que habilitaba el financiamiento de 
proyectos de investigación-creación. Dando seguimiento al proceso iniciado con las dos 
series de obras descritas (ver shukniki/primera parte), propuse un proyecto con un título 
provisorio bastante sugestivo: “De aquí y de ningún lugar”, que pretendía indagar la noción 
de identidad desde el espacio andino, a través de un proyecto interdisciplinar.

Los motivos para escoger el tema vienen principalmente del encuentro con Tôn-Thât Tiêt y 
de las consecuentes reflexiones que me llevaron a indagar, entre otras cosas, por qué gran 
parte de las instituciones artísticas académicas latinoamericanas son más eurocéntricas 
que la propia academia europea. Al respecto, en 2021, pude entrevistar al compositor ecua-
toriano radicado en Alemania Mesías Maiguashca, quien me comentó que su formación 
musical en el Ecuador de la década de 1950 se dio “dentro de un sistema que categorizó 
la música clásica europea como la verdadera música. Las músicas populares y folclóricas 
eran consideradas interesantes pero inferiores. Los sonidos del mundo pertenecían a un 
mundo no musical, al mundo de los ruidos” (Vallejos 2021, 98).

Esta afirmación sigue aún vigente en gran parte de las instituciones musicales latinoa-
mericanas y todavía es difícil encontrar lugares donde profundizar de manera formal y 
responsable en las músicas de nuestro territorio. En relación con lo anterior, el antropólogo 
francés Jean-Loup Amselle subraya:

Los filósofos occidentales se arrogan un monopolio sobre el pensamiento filosófico 
que, para ellos, es algo natural, independiente de la cuestión de si existen otras filo-
sofías […] ¿Qué pasa con la música? La mayoría de los libros dedicados a la música 
y su historia se titulan precisamente “historia de la música”, en singular, y se centran 
exclusivamente en la historia de la música occidental como si solo esta última tuviera 
derecho a ser citada. (2024, 12; la traducción es mía)

Tratando de responder a las interrogantes planteadas, el objetivo del proyecto de investiga-
ción/creación propuesto sería, entonces, la exploración de la noción de identidad, o, más 
precisamente, de transindividuación psíquica y colectiva en el contexto sudamericano, en 
general, y ecuatoriano, en particular, por medio de una obra que incluya elementos literarios, 
sonoros y de puesta en escena, así como un dispositivo en el que las nuevas tecnologías 
fueran un objeto central de la propuesta.

Como afirmé, durante el proceso de composición de la parte sonora de la obra, abandoné la 
idea de encontrar la unidad dentro de la heterogeneidad, y, por el contrario, trabajé dentro 
de la contradicción, haciendo de su polaridad una forma activa para la germinación de ideas 
creativas. En este sentido, considero que las heridas coloniales no son algo del pasado, 
que existe una “amnesia social” presente en todos los ámbitos colectivos, y que tanto 
en el arte como en la música es más que evidente. Como lo advierte Rivera Cusicanqui 



238

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

(2018): “las élites quieren olvidar ese pasado, que las involucra en el polo dominante de un 
eje colonial. La academia es fiel reflejo de ese olvido, porque de esos temas no se habla, 
pertenecen al mundo de lo indecible” (115).

Asimismo, y en atención a que el objetivo no fue encontrar una técnica compositiva que 
unifique el discurso sonoro, el tratamiento del texto serviría como croquis y guía para 
la escritura de la parte sonora de la obra. En consecuencia, la primera fase del proyecto 
consistió en la búsqueda de textos que trataran la identidad y la heterogeneidad en el 
contexto latinoamericano. Como primera idea detonante para la búsqueda de bibliografía, 
se propuso la figura de Atahualpa como último inca, pero, igualmente, como metáfora de 
la identidad perdida, puesto que aún hoy no se conoce el lugar de su tumba. Sin embargo, 
una primera búsqueda nos hizo conscientes de la magnitud del proyecto, debido no solo a la 
cantidad de información (histórica, pero también estética y artística) referente a Atahualpa, 
sino a las implicaciones sociológicas que el tema conlleva. En este sentido, Oleszkiewicz 
(1992) comenta:

El trauma de la conquista española ha calado hondo en la memoria de los pueblos indí-
genas americanos, dejando profundas huellas en su consciencia. Una de las maneras 
en que esta memoria se expresa y se renueva, es la constante repetición mediante 
danzas y representaciones teatrales en diferentes partes de América. En este estudio 
examino uno de los ejemplos más significativos de espectáculos de los hechos de la 
conquista: el ciclo de la muerte de Atahualpa. Estas obras, surgidas en el área andina 
a consecuencia de la muerte del Inca y el fin del Tahuantinsuyo en 1533, siguen repre-
sentándose con gran vigencia hasta hoy día en esta región y están sujetas a transfor-
maciones de acuerdo a la cambiante situación social y económica en cada localidad 
a través de los años. Además de estas representaciones basadas en la tradición oral, 
existe también un ciclo de obras escritas sobre este tema en diferentes épocas y con 
enfoques diversos. Sin embargo, el punto de partida es siempre el mismo: el fin de 
Atahualpa. (185)

De esta primera etapa del proceso, en búsqueda de material textual referente a Atahualpa 
que sirviera de base en cuanto guion para la construcción sonora, quedan únicamente un 
par de párrafos de la novela Alta traición, del escritor ecuatoriano Fernando Montenegro 
(2024), con quien trabajamos la propuesta inicial. En dicha novela, el protagonista viaja del 
Ecuador al Perú en una búsqueda identitaria propia, y, en el trayecto rememora la guerra 
entre estos países, comparándola con la guerra entre Atahualpa y Huáscar, hijos de Huayna 
Cápac, por la legitimidad del trono del Imperio inca. Atahualpa, hijo “ilegítimo”, cuya madre 
pertenecía a un territorio cercano al actual Quito, y Huáscar, proveniente de la familia real 
en el Cuzco. En 1533, Atahualpa había capturado a Huáscar, pero batallones “legítimos” 
resistían aún en la región del Cuzco, fue entonces cuando arribaron los españoles. Por 
medio de Manco Cápac (hermano de Huáscar), se alían para castigar a Atahualpa y esta-
blecer el orden “legítimo” (Wachtel 1971, 48-49). A continuación, el extracto de la novela 
de Montenegro (2024):

Para mí esa guerra que aparecía todos los días en la televisión a la cual estábamos 
muy atentos en casa, era la continuación lógica e inevitable de aquel conflicto irre-
suelto entre los dos herederos de Huayna Capac. 
 
Con la firma de la paz en 1999 el conflicto con el Perú pasó a ser tema de los histo-
riadores y a nadie se le ocurre pensar que los peruanos y los ecuatorianos son ene-
migos irreconciliables. No hace mucho tiempo que volví a interesarme en el asunto 
cuando uno de mis colegas, casualmente también llamado Fredy, me invitó a realizar 
un proyecto sobre Atahualpa. Atahualpa, decía mi colega, es el primer desaparecido 
de nuestra historia. Y tenía razón. Pese a que Fredy es colombiano, su profesión de 
compositor y estudioso de la música andina lo había llevado a perseguir la huella del 
último emperador del Tahuantinsuyo. Pobre Atahualpa, decía Fredy, repasando las 



239

[TE
MP

US
/P

AC
HA

: D
E L

A C
RE

AC
IÓN

 CO
NT

EM
PO

RÁ
NE

A A
 LA

 CR
EA

TIV
IDA

D D
EL

 M
UY

U ·
 FR

ED
Y V

AL
LE

JO
S ]

crónicas de Pedro de Cieza, ni siquiera tiene una tumba donde podamos ir a llorarle. 
Pobres de nosotros. (68)

A la par de abandonar la idea de construir un texto basado en un tema relacionado con Ata-
hualpa, continuaba mis estudios de lengua kichwa en la Universidad de las Artes y gracias a 
ello pude conocer el trabajo de la periodista, escritora, poetisa y traductora ecuatoriana del 
pueblo kichwa Otavalo, Yana Lucila Lema. El estudio del kichwa me hizo tomar consciencia 
de la importancia de la lengua en cuanto técnica primigenia. Tal como lo señala McLuhan 
(1993), el hombre capta el mundo en la forma en que el lenguaje se lo presenta. Así, “cada 
lenguaje traza un círculo mágico en torno a las gentes que lo hablan, un círculo del que no 
es posible escapar, sino penetrando en otro” (56). Es en este contexto en el que empieza 
a surgir el nombre de lo que sería la obra final. Uno de los primeros conceptos que hizo 
cambiar mi forma de ver el mundo fue el de pacha. Aparte del ya complejo significado de 
pacha como espacio-tiempo, el vocablo tiene una multitud de significados con nociones 
diversas. Así, en las lenguas quechua y aimara, tiene la acepción de “mundo”, “suelo”, 
“lugar”, “tierra”, “tiempo”, “historia”, “momento señalado o acaecido”, “número”, “un todo 
íntegro en sí mismo”, “solo”, “total”, “dos en uno”, entre otros.

Por ello, la decisión de partir del concepto de pacha y, en particular, de la noción de tiempo 
en la cultura kichwa, puesto que, además, en trabajos anteriores ahondé en la problemática 
del ritmo y sus avatares en las músicas de tradición oral afroamericana (Vallejos 2024, 2025). 
En atención a que la obra no pretendía encontrar un sistema compositivo que unifique el 
discurso sonoro, el tratamiento del texto sirve como boceto y guía para la escritura de la 
parte sonora. Así, el guion se articula en takiykuna/cantos tomados de los siguientes textos:

•	 Un poema en kichwa, escrito para el proyecto, por Yana Lucila Lema Otavalo, 
según algunas indicaciones temáticas, en particular, sobre el concepto de pacha 
que sirve como parte central de la composición.

•	 Primavera nuclear andina y Ceniza de rinoceronte, poemarios del escritor ecuato-
riano Agustín Guambo (2014, 2019), de donde se tomaron pequeños fragmentos 
que se distribuyen a lo largo la obra y sostienen la forma global.

•	 Extractos del International System of Units (SI) editado por el Bureau international 
des poids et mesures (BIPM 2006) en francés, y traducidos al español y kichwa 
por mí y Yana Lucila Lema Otavalo, respectivamente.

El poema en kichwa fue el germen de la obra, a partir del cual se escogieron los demás 
escritos. En este sentido, el poema de Yana Lucila Lema Otavalo comienza evocando la 
imposibilidad de definir el tiempo/pacha y está ubicado en el centro formal de la pieza:

Ñuka hatunmamata pachaka imata kan nishpa tapukpika 

pachaka yaya munduka niwanman karka 

ñukanchik chaki sarushka allpami 

ñawpa mamakuna takishka allpami 

ñawpa taytakuna maki awashka allpami 

niwanman karka.10

La obra comienza con la traducción al kichwa (nuevamente realizada por Yana Lucila Lema 
Otavalo) de un extracto de un texto tomado del SI, que contrasta con su propuesta en 
cuanto presenta la necesidad de una definición universal con fines políticos y económicos. 
La traducción al kichwa de esta definición de tiempo fue interesante porque evidenciaba la 



240

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

imposibilidad de una traslación de ciertas ideas debido a las contradicciones epistemológi-
cas entre las diferentes lenguas. La obra comienza con dicha traducción al kichwa seguida 
inmediatamente de una versión libre y reducida al español del mismo texto, con un acento 
marcadamente extranjero:

El segundo, unidad de tiempo, fue definido originalmente como la fracción uno sobre 
ochenta y seis mil cuatrocientos del día solar medio. Sin embargo, diversas observa-
ciones demostraron que esta definición no era satisfactoria debido a las irregularida-
des de la rotación de la Tierra. Considerando que una definición de alta precisión de 
la unidad de tiempo del BIPM era indispensable para la ciencia y la tecnología, la 13.ª 
Conferencia General de Pesos y Medidas reemplazó la definición del segundo por la 
siguiente: “El segundo es la duración de nueve billones ciento noventa y dos millones 
seiscientos treinta y un mil setecientos setenta periodos de la radiación correspon-
diente a la transición entre dos niveles hiperfinos del estado fundamental del átomo 
de cesio 133 a una temperatura de cero grados. (Vallejos 2022)

Entre las diferentes secciones de la obra, podremos encontrar igualmente otro texto del SI 
en francés y español, respectivamente. Lo anterior con el objetivo de subrayar la heteroge-
neidad desde el punto de vista lingüístico, pero igualmente utilizando estas traducciones 
como interludios entre diversas secciones de la obra.11

Finalmente, los textos de Guambo son utilizados de manera fragmentada en toda la obra, por 
medio de cinco breves interludios que evocan, a su vez, los vestigios de la cultura andina en 
lo que el autor llama una “ciudad páramo”. A continuación, el primero de los cinco extractos:

¿Escuchas? es la memoria de los insectos aullando Elí, Elí ¿lama Sabactani? Elí, Elí, 
por qué nos olvidas en esta afásica ciudad páramo donde nada nos pertenece más 
que esta hambre milenaria y descalza. (Guambo 2019, 6)

La obra concluye con una voz deshumanizada (más adelante detallaremos el proceso de 
transformación) que utiliza un extracto que mezcla el español, el inglés y el kichwa acen-
tuando la fragmentación que busca TEMPUS/PACHA:

Yarukí y Punín 

punks andinos brotan del vientre húmedo de las flores 

I’m Useless, But Not For Long The Future Is Coming On 

larvas doloridas carcomen los Andes 

Is Coming On 

he aquí tu raza eclipsándose en medio de un manglar de cemento 

The Future 

madre derrite los pájaros de tu sangre en la brisa 

derrítelos y permíteles que renazcan en el olfato de los ciegos anhelando CHUNYAK. 

(Guambo 2014, 35)



241

[TE
MP

US
/P

AC
HA

: D
E L

A C
RE

AC
IÓN

 CO
NT

EM
PO

RÁ
NE

A A
 LA

 CR
EA

TIV
IDA

D D
EL

 M
UY

U ·
 FR

ED
Y V

AL
LE

JO
S ]

Chawpi/Interludio

El libro, el saber muerto y rígido encerrado en los biblia, las his-
torias acumuladas, las nomenclaturas, las recetas y las fórmulas 

aprendidas de memoria, todo eso resulta tan ajeno al saber vivo y 
a la dialéctica como el fármacon resulta ajeno a la ciencia médica. 

(Derrida 1975, 106)

Como hemos detallado, la integración de dispositivos tecnológicos que permitan operar la 
condición interdisciplinar de la propuesta escénica, que incluye sonido, texto e imagen, me 
llevó a considerar la computadora como el instrumento musical central. Esta decisión se 
dio por su plasticidad en cuanto máquina programable, pero, igualmente, por la necesidad 
de inclusión de un dispositivo que permita el control de todos estos parámetros por un 
solo intérprete. Esta tecnología se utiliza tomando como punto de partida el concepto de 
fármacon propuesto por Stiegler (2018, 850). En este sentido, un dispositivo farmacológico 
puede permitir o inhibir procesos de desarrollo psíquicos y sociales.

Desde la misma perspectiva, es necesario señalar que las comunidades andinas aúnan 
dentro de sus tradiciones el concepto de “hackeo tecnológico”. Así, por ejemplo, la armó-
nica (conocida en los Andes ecuatorianos y peruanos como rondín) es modificada en su 
estructura interna para adaptarla a los sistemas sonoros andinos. La idea es utilizar el 
potencial de la computadora para evidenciar otras formas de pensamiento. En este sentido, 
y como sugiere Hui (2020), consideramos que la tecnología no es homogénea para toda la 
humanidad: la moldean y la constriñen visiones del mundo que van más allá de lo práctico. 
Por eso, no hay una única tecnología, sino muchas cosmotécnicas, de ahí la necesidad de 
explorar epistemologías que puedan dar cuenta de los problemas actuales. Este artículo es 
solo una pequeña puerta para entrar en la exploración de dichas epistemologías, ignoradas 
en la homogeneización de la aldea global contemporánea (Hui 2020, 41 y ss.).

Por otro lado, debido a la inclusión de elementos improvisados y a la consecuente impo-
sibilidad de conocer la duración de ciertos episodios, era necesario la construcción de una 
interfaz que permitiera controlar algunos elementos, como:

•	 Sincronización de video y audio

•	 Partitura electrónica para preestablecer los diferentes parámetros (audio y video) 
de cada sección de la obra

•	 Herramientas para el control de audio en vivo

•	 Inclusión de instrumentos acústicos y digitales

En este punto, es necesario recalcar la dificultad de acceso a recursos tecnológicos espe-
cializados para la música en Sudamérica y, en particular, en el Ecuador (país donde resido). 
La decisión de construcción de la interfaz de control toma lo anterior como punto de 
partida por medio de la inclusión de tabletas táctiles como instrumentos musicales pro-
gramables. Esto permitiría que, en caso de algún problema técnico, la herramienta pudiera 
reemplazarse fácilmente, pues, paradójicamente, es mucho más fácil tener acceso a una 
tableta que a dispositivos tecnológicos especializados para fines musicales. Por otro lado, 
la tableta permite, a partir de una pantalla táctil, captar gestos percusivos y frotados con 



242

mucha facilidad, así como tener conectividad sin necesidad de cables, lo cual posibilita el 
desplazamiento escénico.

La figura 1 muestra la interfaz central de control realizada en el entorno de programación 
MAX-MSP (parte superior izquierda) con la estructura de la obra y los envíos para cada 
sección, así como el monitoreo del video (parte superior derecha) y de las diferentes 
interfaces MIDI (musical instrument digital interface) de las tabletas (parte inferior) que 
permiten controlar en tiempo real un sinnúmero de parámetros de manera simultánea (el 
número depende de la cantidad de tabletas disponibles).

La partitura electrónica (figura 1, score en rojo) está pensada como una suerte de quipu12 
que contiene en sus distintas secciones las instrucciones necesarias para automatizar los 
diferentes parámetros de cada sección (figura 2):

Figura 1. Interfaz de control
Fuente: elaboración propia.

Figura 2. Vista de secciones
Fuente: elaboración propia.



243

Figura 3. Detalles de comando
Fuente: elaboración propia.

Figura 4. Descripción de parámetros 
temporales
Fuente: elaboración propia.

En efecto, cada sección contiene una multitud de comandos que, debido al carácter inter-
pretativo/improvisado de la obra, deben estar parametrizados según las necesidades de 
cada sección. En la figura 3 puede observarse algunos detalles de comandos de la sección 
de kallari/preludio:

Teniendo en cuenta que uno de los puntos de reflexión de la obra es la concepción del 
tiempo como eje fundamental del proceso sonoro, la estructura global está determinada 
por diferentes aproximaciones de la percepción temporal. En la figura 4, puede encontrarse 
una descripción de los parámetros temporales y su relación con la concepción musical, de 
imagen y de texto, según las diferentes secciones.



244

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

Kimsaniki/Tercera parte

Quedan prohibidos de hablar en lenguas nativas, quedan prohibi-
dos de usar sus nombres y apellidos de la nobleza indígena, no se 
les permitirá vestirse a la usanza india, ni peinarse a su manera, ni 
celebrar fiestas que no sean las que manda nuestra santa religión 
católica. ¡Tenéis razón, si deseamos mantener estas colonias para 
siempre, es preciso que nadie se llame como se llama, que nadie 

hable como habla, ni piense como piensa! Carta del Visitador Gene-
ral José Antonio de Areche al Virrey del Perú. (Prudencio 2010, 80)

TEMPUS/PACHA busca reflexionar sobre “esa mezcla rara que somos” a través de un 
juego de sonidos, palabras e imágenes del ñawpa/pasado que está frente a nosotros. Al 
respecto, Yana Lucila Lema Otavalo (comunicación personal) menciona que la obra:

Era y es otro lenguaje, ese que hoy compartimos con ustedes como un trabajo inter-
disciplinar como siempre fue constante en la creación para los pueblos y nacionali-
dades nuestros. Actos sin fronteras disciplinares, para usar términos actuales. Arte 
expandido, como lo llamarían las teorías actuales del arte. O, como lo llamo yo, crea-
tividad que quiere encontrar su centro, el muyu, la semilla, la célula de lo que somos 
todos en este cosmos: existencia, energía, vibración, movimiento, sonido, poesía. Eso 
es TEMPUS/PACHA: sonido-palabra, palabra-sonido, imagen-misterio de los tiempos.

La cita que sirve de epígrafe de esta sección, “Quedan prohibidos de hablar en lenguas 
nativas”, comienza subrayando la importancia de la utilización del lenguaje en la Colonia. 
En este sentido, se entiende que el runakay/ser humano conoce la pacha/mundo a partir 
del lenguaje, de la forma en que las palabras nos presentan dicho mundo en una serie de 
sonidos caprichosos. De ahí la necesidad de acallar rimaykuna/palabras con una lengua 
dominante si se quiere someter a alguien percibido como diferente. Es esto lo que motiva 
la decisión de partir de palabras (habladas y escritas) y no del discurso sonoro/musical como 
germen de la obra. La lengua es, en cierta manera, la columna vertebral del pensamiento 
de un pueblo, puesto que, en su contenido y estructura, se esconden las formas de ver el 
mundo y construir, como sostendría Hui (2020), su propia cosmotécnica.13

En este sentido, es importante subrayar que en kichwa se utiliza la misma rimay/palabra 
para calificar el sustantivo “fuego” y el verbo “decir”. El nina/fuego, siendo para muchas 
culturas uno de los cuatro elementos de la naturaleza, puede significar tanto la iluminación 
como la ceguera por exceso de luz, “el principio, pero también el término y fin de algo” 
(Depaz Toledo 2015, 183). Amaru (2012) se refiere a una sabia anciana quechua, quien 
decía: “Yaya Nina (Padre Fuego) es padre de Yaya Inti (Padre Sol) así como Inti es padre de 
nosotros” (30). De ahí el poder absoluto del nina/fuego que está representado igualmente 
en el nina/decir, en la palabra hablada (ver figura 5).

Volviendo a Atahualpa, es muy conocida la historia de su encuentro con Francisco Pizarro 
el 16 de noviembre de 1532 y en el que fray Vicente de Valverde le entrega el libro que 
contenía “la Palabra de Dios”. Después de mirarlo, Atahualpa dejó caer el libro, por lo cual 
Valverde hizo una seña para que Pizarro y sus hombres atacaran. Esta escena simboliza 
nuevamente el poder de la palabra, en este caso escrita, y su valor en cuanto “sagrada”. 
Sin embargo, existe otra hipótesis descrita por Francisco López de Gómara en 1552, quien 
sugiere que Atahualpa esperaba escuchar “la Palabra de Dios”:



245

Figura 5. TEMPUS/PACHA en los 
jardines del Teatro Imperial de Pasto 

(Colombia) durante el Killa Raymi, 
22 de septiembre de 2022, en 

colaboración con el colectivo de 
mujeres inga Kusikuy.

Fuente: fotografía de Diana Guevara.

Fray Vicente respondió que lo decía aquel libro, y diole su Breviario. Atahualpa lo abrió, 
miró, hojeó, y diciendo que a él no le decía nada de aquello, lo arrojó en el suelo. Tomó 
el fraile su breviario y fuese a Pizarro voceando: “¡Los Evangelios en tierra; venganza, 
cristianos; a ellos, a ellos, que no quieren nuestra amistad ni nuestra ley! (López de 
Gómara 1552, 223-226; las cursivas son mías)

Este hecho histórico muestra la importancia del nina en la época colonial. De ahí el signifi-
cado de este concepto en el proceso compositivo y en la puesta en escena. Para la versión 
realizada en Pasto, TEMPUS/PACHA comienza con un fuego, en el jardín del Teatro Imperial, 
que pide permiso a la Pacha para la ejecución de la obra (figura 5), y continúa posteriormente 
en la escena del teatro con imágenes que aparecen en pantalla y subrayan el significado 
del nina/fuego. Estas imágenes fueron grabadas por el cineasta Andrés Dávila durante una 
reunión familiar de Año Nuevo a finales de la década de 1990 en el barrio Obrero, un barrio 
popular de Pasto (Vallejos 2022, 7´ 03´´).

La antropóloga peruana Marisol de la Cadena (2015) propone el concepto de seres-tierra 
para referirse a lxs apus/montañas. En este sentido, podemos igualmente concebir el 
nina como un ser-fuego. Para representar el ser del nina/fuego, utilizamos el nina/decir a 
través del sonido de la combustión de pozos petrolíferos grabados para el cortometraje 
Sour Lake, de Andrés Dávila (ver figura 6), junto con extractos de algunos de los textos 
citados. El sonido de los mecheros se fusiona con la voz de Guambo mediante un proceso 
sonoro conocido como source-filter model (Vallejos 2022, 42´ 20´´). Esta técnica se utiliza 
igualmente para la fusión sonora de la voz de Yana Lucila Lema Otavalo con otra forma de 
nina/fuego: la electricidad. En la sección central de la obra, el sonido se transforma poco a 
poco desde una voz femenina adulta, hasta una voz infantil, casi irreal, electrificada (Vallejos 
2022, 18´ 28- 29´ 40´´).



246

Figura 6. Combustión de pozo 
petrolífero en la región de Lago 
Agrio (Ecuador)
Fuente: fotografía de Andrés Dávila.

Esta misma sección es acompañada de un plano secuencia de un bosque de niebla en la 
región del valle de Sibundoy (Putumayo, Colombia), cuyo objetivo es destacar la dimensión 
concreta de la percepción del tiempo en este bosque. Para ello, es necesario mostrar la 
transformación gradual del bosque y la forma en que la niebla lo revela o lo oculta.

Las imágenes de archivo de la sección final, trabajadas junto con Jorge Flores, buscan 
representar la concepción del tiempo circular, a la vez que promueve una reflexión sobre 
las relaciones de poder entre las diferentes epistemologías que conforman la diversidad 
cultural en América Latina (Vallejos 2022, 35´ 20´´). El video contiene material de rostros 
indígenas, paisajes andinos, rostros “mestizos” y paisajes urbanos principalmente de Quito 
(Ecuador). Este archivo de imagen será controlado a partir de un algoritmo que realizará 
un montaje automatizado, generando una secuencia audiovisual acorde con la propuesta 
sonora. Dicho algoritmo está basado en una polirritmia calculada a través del entorno de 
programación OpenMusic.14

La alusión a la temporalidad circular, además de la repetición relativa de patrones  
rítmico-melódicos de algunos de los pasajes musicales, es representada igualmente por 
un paisaje sonoro grabado en el Inti Raymi de Cotacachi (Ecuador), en junio de 2019. Esta 
sonoridad sirve como leitmotiv y transición entre los diferentes movimientos de la obra.



247

[TE
MP

US
/P

AC
HA

: D
E L

A C
RE

AC
IÓN

 CO
NT

EM
PO

RÁ
NE

A A
 LA

 CR
EA

TIV
IDA

D D
EL

 M
UY

U ·
 FR

ED
Y V

AL
LE

JO
S ]

Chawpi/Interludio

El pedir permiso se hace con el fin de habitar un espacio que no es 
el nuestro, sino de la madre naturaleza, de la tierra. Pedir permiso 

es saber que cada espacio de la naturaleza que habitamos tiene sus 
guardianes, sus dueños y dueñas, sus cuidadores, sus espíritus y 

energías. (Cañamar 2022)

La tabla 1 detalla la estructura global de la obra con sus diferentes elementos constitutivos.

Tabla 1. Estructura  
de la obra
Fuente: 
elaboración propia.

Sección Texto Video Percepción 
temporal

Sonido principal

Kallari/Preludio Definición del 
segundo kichwa y 
español

Loop 
fuego en 
movimiento

Periódica Paisaje sonoro, 
toma de la plaza 
en Cotacachi

Canto_1/Shukniki_1 Extracto Primavera 
nuclear andina

------------- Estática Drones/tenutos

Mov._1/Shuktaki_1 Texto BIPM español ------------- Periódica Acompañamiento 
rítmico (tipo 
canto ritual)

Canto_2/Shukniki_2 Extracto Primavera 
nuclear andina

------------- Estática Drones/tenutos

Mov._1/Shuktaki_1 Poema en kichwa 
sobre el tiempo

Plano 
secuencia, 
bosque de 
niebla

Dinámico-
discontinua

Polirritmia 
con evolución 
divergente

Canto_2/Shukniki_2 Extracto Primavera 
nuclear andina

------------- Estática Drones/tenutos

Mov._2/Shuktaki_2 Texto BIPM francés ------------- Periódica Acompañamiento 
rítmico (tipo 
canto ritual)

Canto_4/Shukniki_3 Extracto Primavera 
nuclear andina

------------- Estática Drones/tenutos

Mov. 3/Shuktaki_3 --------------- Montaje 
automatizado 
de imágenes 
de archivo

Dinámico-
discontinua

Polirritmia 
con evolución 
divergente

Tukuriniki/Posludio Extracto Primavera 
nuclear andina

------------- Estática Drones/tenutos 
hacia vacío



248

Además de lo descrito, se integra una performance antes y después de la estructura para 
dar apertura y cierre a la propuesta, respectivamente, y para introducir el espacio escénico 
en el espacio geográfico que recibe la obra. Esto dependerá del lugar a realizarse y del 
trabajo de colaboración correspondiente.

En este sentido, TEMPUS/PACHA busca suscitar una puesta en escena que evoque un 
espacio ritual acorde con las búsquedas iniciales del proyecto. Por ello, para sus repre-
sentaciones, se ha buscado la colaboración de personas o colectivos que desarrollen su 
trabajo en relación con esta búsqueda. Al respecto, es necesario subrayar la cooperación 
con el colectivo de mujeres artesanas inga Kusikui del valle de Sibundoy (figura 5), quienes 
estuvieron encargadas del ñanta mañachi/pedir permiso para la apertura de la ejecución de 
la obra en el Teatro Imperial de Pasto.

Antes del inicio del evento, solicitamos acceso al jardín del teatro para implicar al público. 
Antes y después de esa acción, por medio de una performance propuesta por las artistas 
Alix Linares y Carolina Ponce, se dirigió el ingreso del público desde la entrada del teatro 
hasta el jardín, desde el jardín hasta la escena (figuras 5 y 7 correspondientes al jardín y 
la escena, respectivamente), y, por último, desde la escena hasta el jardín, donde terminó 
la obra, con un cierre del ritual por el colectivo Kusikui. El vestuario utilizado durante la 
performance fue una mezcla de elementos tradicionales y urbanos del departamento de 
Nariño, donde se ubica el Teatro Imperial.

La división del espacio-tiempo en tres momentos: preludio/jardín, obra/escena (figura 7) 
y posludio/jardín, pretende integrar el elemento territorial y humano en la obra misma, 
haciendo que el público sea partícipe, incluso, de manera activa

Tukuriniki/Conclusión

TEMPUS/PACHA responde a un proceso de investigación-creación que surge de una 
búsqueda personal, que, a su vez, se ve reflejada en dinámicas colectivas de indagación 
sobre problemas vigentes, tales como la decolonialidad, la interdisciplinariedad, la transin-
dividuación o la farmacología de los dispositivos tecnológicos.

La socialización de la obra se ha realizado en diferentes escenarios tanto académicos como 
de otra índole. En lo personal, considero que la mejor recepción se ha dado en ámbitos no 
convencionales, con un público no especializado. Sin embargo, es una tarea que queda a 
desarrollar para futuras propuestas.

El quehacer creativo resultó en un develamiento de autorxs y creadorxs que, por un lado, 
si bien representan una matriz occidental, se ponen en cuestión en relación con esta, y, 
por otro, con pensadorxs de matrices diferentes que, además, permiten el diálogo con 
epistemes distintas, radicalizando lo propuesto desde un inicio: la búsqueda de lo hete-
rogéneo. Así, el interrogante planteado en el kallari/preludio, sobre el ilusorio esnobismo 
colectivo de algunas manifestaciones artísticas contemporáneas, se vio cuestionado por 
medio de un trabajo colaborativo distinto, un “espacio de compartir en comunidad”, en forma 
de minga, no solo con artistas e investigadores, sino con colectivos de diferente índole. 
Estos encuentros dejan abierta una puerta hacia una búsqueda de formas divergentes de 
relacionarnos con fenómenos estéticos, otras formas de concebir una puesta en escena 
fuera de los lugares y formatos convencionales.



249

Figura 7. Escena del 
Teatro Imperial para el 

montaje de  
TEMPUS/PACHA

Fuente: fotografía de 
Diana Guevara.

La interrogación continua no pretende encontrar identificaciones ideales, sino, por el con-
trario, trabajar desde la contradicción, desde la complementariedad de lo diverso. Estas 
oposiciones están presentes en nuestra realidad sonora, en nuestro lenguaje y arquitectura, 
o en las diversas formas de relacionarnos con los objetos naturales y artificiales. Dicha 
búsqueda se acompaña del ñawpa (pasado que está frente a nosotros), que no pretende 
transformar lo distinto en una imagen exótica, sino que, por el contrario, devele, entre sus 
herramientas tecnoestéticas, cosmotécnicas encubiertas, inadvertidas u ocultas por la 
producción de saberes hegemónicos. Así, como lo propone Hui (2020), nuestra búsqueda 
responde a la certeza de que “para superar la Modernidad sin recaer en la guerra y el fas-
cismo es necesario reapropiarse de la tecnología moderna a través del encuadre nuevo 
de una cosmotécnica que consista de diferentes epistemologías y epistemes… Reabrir la 
cuestión de la tecnología es rechazar este futuro tecnológico homogéneo que hoy se nos 
presenta como la única opción” (64).



250

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

[NOTAS]
1.	 El quechua es una familia de lenguas utilizada ampliamente en los Andes, desde Colombia hasta Argentina, y el kichwa 

es su variante hablada en Colombia y Ecuador. La utilización de palabras en kichwa en el presente texto responde a dos 

razones principales. La primera, la reivindicación de un idioma presente, a través de kichwismos en el cotidiano de mi 

región de origen (Nariño, Colombia). Guambo (2014) comenta al respecto: “El uso del kichwa, español e inglés es un fiel 

reflejo de mi sociedad, donde todos parecen usarlos sin sentir odio, pero buscando marcar diferencias” (citado en Portilla 

Melo 2013). La segunda, como veremos, la manifestación de la lengua como una matriz de pensamiento, de una técnica 

primigenia a través de la cual concebimos el mundo (Haboud 2022).

Según Depaz Toledo (2015): “El término pacha, ampliamente reconocible ahora en expresiones como Pacha Mama, 

popularizada por movimientos vinculados al ecologismo y la onda new age, se suele traducir como ‘Madre Tierra’, lo 

cual sugiere que pacha sería la tierra. No obstante, en el contexto cultural moderno, ello puede inducir a un equívoco, 

dado que por ‘tierra’ suele entenderse ‘el planeta tierra’ o un pedazo de ella… Pues bien, el sentido del término pacha, 

común a varias lenguas andinas, nada tiene que ver con la tierra así concebida… En el Vocabulario de la lengua aymara, 

de Ludovico Bertonio, publicado en 1608, el primer significado con el que aparece el término pacha es el de ‘tiempo’… 

Por su parte, el Vocabulario de la lengua general de todo el Perú llamada lengua quichua o del inca, de Diego Gonçalez 

Holguín, publicado en 1608, consigna para pacha el significado de ‘tiempo, suelo, lugar’. Con ello se ratifica el primado 

de la referencia temporal… En todo caso, es de notar que entre la gama semántica del término pacha en el idioma aru 

priman la orientación temporal —que afecta aún la espacialidad en cuanto esta se concibe ante todo como lugar— y la 

remisión a la totalidad. Se trata, por tanto, siempre, de alguna totalidad —es decir, un ámbito con orden y sentido— que 

se despliega en el horizonte del tiempo” (41 y ss.). Según el diccionario kichwa editado por el Ministerio de Educación del 

Ecuador, “pacha” es traducido, en primer lugar, como mundo, espacio, naturaleza, así como época o tiempo. Por otro lado, 

muyu es una palabra kichwa que se traduce como “semilla” o “germen” (Chango 2009).

2.	 La noción de música contemporánea será usada en el presente texto para la música de creación ligada a la experimentación, 

la investigación, el mundo académico y la música escrita, en contraposición a las músicas de entretenimiento producidas 

por las industrias culturales.

3.	 Respecto del trabajo de formalización y modelización de músicas tradicionales que he realizado, véase Vallejos (2024, 

2025).

4.	 La cita subraya la tendencia en el arte de los Andes a alterar la percepción para afirmar que una cosa puede ser otra según 

la forma en que se mire. La multiplicidad de las entidades religiosas es una característica recurrente en las imágenes 

sagradas de Chavín de Huántar.

5.	 Suxta, Tres miniaturas, Divergence/Convergence, Sacsayhuman, Mémoire(s) de-Fragment(é)e-s y Fragmentos de 

una ciudad imaginaria. Es posible escuchar la grabación de algunas de las obras en la producción realizada por el sello 

Bogotana Records (Vallejos, 2025).

6.	 Las obras desarrolladas mediante esta técnica están basadas en la modelización temporal de músicas de tradición oral 

afroamericana (Vallejos 2024, 2025).

7.	 Los L-System (Liendenmayer Systèmes) son una gramática formal inventada por el biólogo húngaro Aristid Lindenmayer 

en 1968. Originalmente, su diseño buscaba describir el desarrollo de organismos multicelulares simples, pero la influencia 

de los teóricos y profesionales de la informática lo llevaron a familias de lenguajes formales y métodos para generar 

estructuras muy complejas (Peitgen et al. 2024).

8.	 En atención al concepto de pacha como espacio-tiempo, el vocablo kichwa ñawpa significa “pasado” en cuanto 

temporalidad, y “delante” en cuanto fenómeno espacial. Desde esta perspectiva, el pasado está delante, puesto que lo 

podemos ver. Ñaw es prefijo de ñawi (rostro) o ñawilulun (ojos).



251

[TE
MP

US
/P

AC
HA

: D
E L

A C
RE

AC
IÓN

 CO
NT

EM
PO

RÁ
NE

A A
 LA

 CR
EA

TIV
IDA

D D
EL

 M
UY

U ·
 FR

ED
Y V

AL
LE

JO
S ]

9.	 El concepto de arte es de origen occidental. Al respecto, Acha (2009) apunta: “Se denomina arte a todo lo que favorece 

el concepto occidental, mientras que es aminorado lo divergente. No nos asombremos pues de la arbitrariedad: un arte 

distinto ejerce, en cada época y cultura, el liderazgo y copa el interés; este fue el caso de la pintura en la cultura occidental 

durante muchos siglos” (36). De ahí que la gran mayoría de las clases de Historia del Arte traten casi exclusivamente 

lo relacionado con las artes visuales. Vázquez (2015) sugiere utilizar el concepto de aisthesis para poner énfasis en la 

liberación de los sentidos frente a un sistema de regulación representado por el concepto de estética.

10.	 Aquí la traducción al español realizada igualmente por Lucila Lema Otavalo:

Si le preguntara a mi abuela qué es el tiempo

me diría

que el tiempo es el mundo mismo

que es la tierra que está bajo nuestros pies

que es la tierra donde danzan los pies de las primeras madres

que es la tierra donde tejen las manos de los primeros padres

En el siguiente enlace se puede acceder al resultado final, con la grabación de Lucila en kichwa y la traducción en subtítulos: 

Ver https://www.youtube.com/watch?v=V6RuNUhXqW4 entre 18´26´´ y 26´30´´.

11.	 Revisar los minutos 13´ 30´´ y 15´ 30´´ y entre 31´ 58´´ y 33´ 30´´ del mismo enlace.

12.	 El quipu fue un instrumento de almacenamiento de información consistente en cuerdas de lana o de algodón de diversos 

colores, provistos de nudos, usado por las civilizaciones andinas. Si bien se sabe que fue empleado como un sistema de 

contabilidad y almacenamiento de relatos épicos de los incas difuntos, algunos autores han propuesto que podría haber 

sido utilizado también como un sistema gráfico de escritura.

13.	 Respecto de la filosofía andina y su relación con la lengua quechua, véase Mejía Huamán (2011, cap. 1).

14.	 OpenMusic es un entorno de programación por objetos usado para la composición asistida por computadora (CAC) 

(Ircam 2025).



252

• C
UA

D. 
MÚ

SIC
. A

RT
ES

 VI
S. 

AR
TE

S E
SC

ÉN
. • 

VO
L. 

21 
- 1

 • 
PP

.26
8 •

 EN
ER

O -
 JU

NIO
 20

26
 • 

 BO
GO

TÁ,
 D.

C.,
 (C

OL
OM

BIA
) •

 IS
SN

 17
94

–6
67

0 •

[REFERENCIAS]

Acha, Juan. 2009. Introducción a la teoría de los diseños (4.ª ed.). México: Trillas.

Amaru, Jym Qhapaq. 2012. Cosmovisión andina: Inka Pachaqaway. Lima: Estudios Inkásicos. https://biblio.
pedagogicohvca.edu.pe/files/original/7ebf050ff98fd28aff1bda889c2fb361.pdf.

Amselle, Jean-Loup. 2024. L’Occident connaît la musique: Musiques du monde et ethnomusicologie. París: Éditions 
Mimésis.

Baboni Schilingi, Jacopo. 2024. La signature: Douze propositions pour la création de la musique au XXIe siècle. 
París: Éditions Mimésis.

BIPM (Bureau international des poids et mesures). 2006. Le Système international d’unités The International System 
of Units. https://www.bipm.org/documents/20126/41483022/si_brochure_8.pdf.

Cañamar, Samay. 2022. “Convivir con la espiritualidad ancestral / Ñukanchik ushaykunawan kawsashpa”. Acción 
Noviolenta en las Américas. https://flacso.edu.ec/accionnoviolenta/convivir-con-la-espiritualidad-ancestral-
nukanchik-ushaykunawan-kawsashpa.

Cohen-Lévinas, D. 1999. La création après la musique contemporaine. Paris: L’Harmattan.

De la Cadena, Marisol. 2015. Earth Beings: Ecologies of Practice Across Andean Worlds. Durham:  
Duke University Press.

Depaz Toledo, Zenón. 2015. La cosmovisión andina en el manuscrito de Huarochirí. Lima: Vicio Perpetuo.

Derrida, Jacques. 1975. “La farmacia de Platón”, 93-260. En La diseminación. Traducido por José Martín Arancibia. 
Madrid: Fundamentos.

Dupuy, Emmanuel. 2022. “En France, la musique contemporaine ‘est en état de mort cérébrale’”. Díapason. https://
www.diapasonmag.fr/a-la-une/en-france-la-musique-contemporaine-est-en-etat-de-mort-cerebrale-26572.
html#item=1.

Guambo, Agustín. 2014. Ceniza de rinoceronte. Buenos Aires: La Caída.

Guambo, Agustín. 2019. Andean Nuclear Spring. Brooklyn: Ugly Duckling Press.

Haboud, Marleen. 2022. “Kichwa y castellano en los Andes ecuatorianos: Historia e innovaciones”. En Las lenguas de 
las Américas / The Languages of the Americas, ed. por Paul Danler y Jannis Harjus, 93-107. Berlín: Logos, 2022.

Hui, Yuk. 2020. Fragmentar el futuro: Ensayos sobre tecnodiversidad. Traducido por Tadeo Lima. Buenos Aires: 
Caja Negra.

Ircam (Institut de Recherche et de Coordination Acoustique/Musique). 2025. “OpenMusic”. https://forum.ircam.fr/
projects/detail/openmusic/

Kichwa Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu. 2009. Quito: Ministerio de Educación del Ecuador. https://educacion.gob.
ec/wp-content/uploads/downloads/2013/03/RK_diccionario_kichwa_castellano.pdf.

López de Gómara, Francisco. 1552. Historia de las Indias. Madrid: Casa de Velázquez.

McLuhan, Marshall. 1993. La galaxia Gutenberg: Génesis del “Homo typographicus”. Traducido por Juan Novella. 
Barcelona: Círculo de Lectores.

Mejía Huamán, Marcelino. 2011. La cosmovisión andina y las categorías quechuas como fundamentos para una 
filosofía peruana y de América Latina. Lima: Universidad Ricardo Palma.

Montenegro, Fernando. 2024. Alta traición. Quito: Cactus Pink.

Oleszkiewicz, Malgorzat. 1992. “El ciclo de la muerte de Atahualpa”. Allpanchis 24, n.º 39: 185-220. https://doi.
org/10.36901/allpanchis.v24i39.813.

Peitgen, Heinz-Otto, Hartmut Jürgens y Dietmar Saupe. 2004. Chaos and Fractals: New Frontiers of Science. Nueva 
York: Springer.

Portilla Melo, Omar Andrés. 2013. “El léxico de origen quechua en el español del departamento de Nariño”. Lenguas 
en Contacto y Bilingüismo, n.º 6: 1-30. https://bibliotecadigital.caroycuervo.gov.co/id/eprint/1271.



253

[TE
MP

US
/P

AC
HA

: D
E L

A C
RE

AC
IÓN

 CO
NT

EM
PO

RÁ
NE

A A
 LA

 CR
EA

TIV
IDA

D D
EL

 M
UY

U ·
 FR

ED
Y V

AL
LE

JO
S ]

Prudencio, Cergio. 2010. Hay que caminar sonando: Escritos, ensayos, entrevistas. La Paz: Fundación Otro Arte.

Rivera Cusicanqui, Silvia. 2018. Un mundo ch’ixi es posible: Ensayos desde un presente en crisis. Buenos Aires: 
Tinta Limón.

Sciarrino, Salvatore. 1998. Le figure della música: Da Beethoven a oggi. Milán: Ricordi.

Stiegler, Bernard. 2008. La télécratie contre la démocratie. París: Flammarion.

Stiegler, Bernard. 2012. Tiempo e individuaciones técnicas, psíquicas y colectiva en la obra de Simondon. Trilogía: 
Ciencia Tecnología Sociedad 4, n.º 6: 133-146. https://doi.org/10.22430/21457778.82.

Stiegler, Bernard. 2013. De la misère symbolique. París: Flammarion.

Stiegler, Bernard. 2018. La technique et le temps. París: Fayard.

Stone-Miller, Rebecca. 1995. L’art des Andes. Londres: Thames & Hudson.

Universidad de las Artes. s. f. “Conoce la UArtes”. https://www.uartes.edu.ec/sitio/la-universidad/la-universidad/
conoce-la-uartes/

Vallejo, César. 1989. Obra poética completa. Bogotá: Oveja Negra.

Vallejos, Fredy. 2014. “Memoria(S) des-fragmentada(S)”. Bogotana. https://bogotana.bandcamp.com/album/
memoria-s-des-fragmentada-s.

Vallejos, Fredy. 2021. “Nota del editor”. Ideas Sónicas, n.º 25: 4-5. https://www.cmmas.com/ideassonicas25/
ideassonicas%2Fsonicideas-23.

Vallejos, Fredy. 2022. “Perspectivas Sonoras 2022: Tempus Pacha”. https://www.youtube.com/
watch?v=V6RuNUhXqW4&t=1053s-

Vallejos, Fredy. 2024. Relative Patterns. Centro Mexicano para la Música y las Artes Sonoras.

Vallejos, Fredy. 2025. “Modelización informática de músicas de tradición oral afroamericana: El ejemplo de Relative 
Patterns”. Mayéutica: Revista Científica de Humanidades y Artes 13, n.º 2: 101-121. https://doi.org/10.5281/
zenodo.15859102.

Vallejos, Fredy. 2025. Memoria(S) des-Fragmentada(S). Bogotana Records.

Vázquez, Rolando y Mariam Barrera Contreras. 2015. “Aesthesis decolonial y los tiempos relacionales. Entrevista 
a Rolando Vázquez”. Calle 14: Revista de Investigación en el campo del Arte 11, n.º 18: 76-93. https://doi.
org/10.14483/udistrital.jour.c14.2016.1.a06.

Wachtel, Nathan. 1971. La vision des vaincus: Les Indiens du Pérou devant la conquête espagnole 1530-1570. 
Francia: Gallimard.


