CUADERNOS Vol. 25

DE LITERATURA Publicacién continua
2021

ISSN: 2346-1691 (En linea) | ISSN: 0122-8102 (Impreso)

Dossier: Género y colonialidades

Mariana de Oliva, criada india de Santa Rosa de Lima: vida y textos*

Mariana de Oliva, Indian Servant of Saint Rose of Lima: Life and Texts

Paul Firbas*
State University of New York, Estados Unidos DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.moci
paul.firbas@stonybrook.edu
ORCID: hetps://orcid.org/0000-0003-3977-2449 Recibido: 10 mayo 2019
Aceptado: 10 agosto 2019
Publicado: 13 octubre 2021
Resumen:

Este trabajo estudia los textos de la canonizacién de Santa de Rosa de Lima, preparados en esa ciudad entre 1617-1618 y 1630-1632,
y sus primeras hagiograffas publicadas en el siglo XVII en Europa. Mediante el estudio de diversos testimonios, narraciones e
informacién, y de sus variantes, se reconstruye la participacién de la criada Mariana de Oliva, “india ladina’, en la vida de Rosa y en
la produccién de su santidad, entendida como un fendmeno textual y como la manifestacion de una cultura urbana multiétnica.

Palabras clave: Pert colonial, mujer, misticismo, amerindios, Lima.
Abstract:

This article studies Saint Rose of Lima’s canonization texts prepared in that city between the years 1617-1618 and 1630-1632,
as well as her first hagiographies published in the seventeenth century in Europe. The study compares diverse testimonies,
narrations, information and their variants to reconstruct the participation of the domestic servant, Mariana de Oliva, a Spanish-
speaking Indian or ladina, in Rose’s life and in the production of her sainthood, understood as a textual phenomenon and as the
manifestation of a multiethnic urban culture.

Keywords: Colonial Peru, women, mysticism, amerindians, Lima.

Los multiples testimonios recopilados en la primera mitad del siglo XVII para la canonizacién de la criolla
limena Rosa de Santa Maria componen un particular mapa de la vida urbana en la colonia. Aunque la Iglesia
contrarreformista habfa incrementado su control sobre la poblacién en esos anos, los procesos de santidad
abrieron canales para la expresién de la devocion popular urbana y para la formacién de simbolos de cohesion
comunitaria. As, la canonizaciéon de Santa Rosa fue probablemente el acontecimiento mds importante en la
vida de Lima a finales de ese siglo, junto con el devastador terremoto de 1687, que seguramente profundizé el
vinculo afectivo con la santa limefia, patrona entonces de una ciudad en ruinas. La historia de su vida y la de
los textos que la canonizaron no puede disociarse de las tensiones de su entorno colonial, aunque el discurso
oficial haya minimizando sus rasgos locales para producir una imagen cldsica de virgen-santa. Sin embargo,
si estudiamos los documentos de la canonizacién, compuestos de decenas de testimonios de voces limenas
que repiten un mismo guion narrativo, y los cotejamos con las primeras hagiografias impresas en la época,
aparecen diferencias y matices que nos permiten recuperar algo de la devocién popular indigena y su agencia
en la formacién de la patrona de Lima.!

En este sentido, el presente trabajo explora —en cierta forma a contrapelo— el archivo eclesidstico de
la canonizacién de Santa Rosa para recobrar la participacién indigena en lo que se ha entendido como un
proceso de legitimacion de los intereses criollos. No se trata de corregir esa lectura, que juzgamos correcta,
sino de visualizar otros agentes y otros posibles proyectos que se sumaban al complejo fenémeno de la
espiritualidad femenina criolla en la ciudad virreinal. El archivo santarrosino registra excepcionalmente la
vida cotidiana de las mujeres indias dentro de las casas familiares criollas. En esos espacios domésticos,

Notas de autor

2 Autor de correspondencia. Correo electrénico: paul.firbas@stonybrook.edu


https://orcid.org/0000-0003-3977-2449
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.moci

Cuadernos de Literatura, 2020, vol. 24, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

regidos por el orden espafiol y criollo, se va consolidando lo que serd una larguisima tradicién de convivencia,
complicidades e inobjetables jerarquias y dominacién; pero también un campo complejo de afectos y
aprendizajes bidireccionales, los cuales evidencian que en la convivencia domésticay en sus practicas histdricas
—Ila cocina, las labores de costura, la oracién, etc.— se filtraban, y no sin equivocos, costumbres y palabras
indigenas y, con ellas, sus formas de entender el mundo.’

El propésito de este estudio es ofrecer una entrada nueva a un archivo ya conocido —de enorme
complejidad e intereses— que al ser releido a contrapelo arroja algunas luces sobre la importancia de Mariana
de Oliva, sirvienta indigena, en la vida de Rosa y su santidad, y esboza un mapa interior de la ciudad,
revelando el orden dentro de sus solares y sus conexiones con el mundo indigena. La micropolitica doméstica

ha conservado con mas tenacidad la moral del sistema colonial.? Su opacidad e intimidad le han permitido
mantener sus caracteristicas basicas por siglos, aunque la politica visible se haya transformado en sistemas
republicanos y democréticos.

La metodologia se inspira en el trabajo de la critica textual y el cotejo de variantes, aplicados aqui a las
diversas versiones registradas en los procesos eclesidsticos limefios y a las primeras hagiografias publicadas
en Europa, incluyendo los indicios que dejan los cambios de vocabulario y las pequefias modificaciones
en las descripciones y las narrativas. Estas diferencias suelen estar condicionadas por los distintos registros
discursivos y, sin duda, por el lugar de enunciacién, es decir, por las tradiciones invocadas, las afiliaciones y
aspiraciones del hablante y los agentes eclesidsticos.

Con este procedimiento se espera obtener informacién y recuperar algo de la experiencia dela participacion
de Mariana en la vida de Rosa y en su canonizacidn, es decir, en la insercién de Mariana en una textualidad
eclesidstica que respondia, principalmente, a intereses criollos. Se trata, en ultima instancia, de “exprimir” el

archivo para entender mejor la agencia de la mujer indigena en la ciudad colonial y c6mo la economia de la

santidad barroca integraba en su canon la devocién y espiritualidad popular de una ciudad multiétnica.*

Textualizacién

El acopio documental para la canonizacién de Rosa empezé inmediatamente después de su muerte —o quiza
durante su agonia—, acaecida a finales de agosto de 1617. El ascenso a la santidad se inici6 con una extensa
y apurada investigacion y recopilacién de 78 testimonios que produjeron el Primer proceso ordinario(PO).
Este documento fue enviado a Espana en 1618, donde se tradujo, o se “transmutd’, en latin para ser remitido
a Roma. Los testimonios de este primer proceso respondieron, como era comun, a un cuestionario unificado.
Asi, todas las deposiciones repasaron, en principio, los mismos 32 aspectos de la vida de Rosa. Como el
cuestionario inclufa también una narrativa —no solo una lista de preguntas—, puede considerarse que oper6
como un guion para los testigos. Dentro de este escenario textual fuertemente enmarcado, se pueden notar,
no obstante, algunas variantes en los detalles secundarios del discurso de la santidad. Se trata de algo asi como
el ruido de fondo que nos deja entrever la vitalidad de un mundo doméstico diverso que, aunque minimizado,
constituy6 parte del soporte sobre el que se levantd la canonizacién.

En 1625 el expediente de Rosa fue evaluado positivamente en Roma, con carédcter de santisimo, pero se
observaron irregularidades técnicas en la recopilacién de los testimonios (Hart, “The Biographical” 234).
Asi, en 1630 se dio inicio formalmente al proceso apostélico (PA) y se procedid, en Lima, a la preparacién
de un nuevo cuestionario y nuevas deposiciones de testigos, realizadas entre los anos de 1630 y 1632.
Doce declarantes del primer proceso volvieron a rendir testimonio (Hampe 44). Consecuentemente, en las
narrativas del proceso ordinario y del apostélico se observan diferencias importantes, como veremos mds
adelante, que responden a dos momentos, que tienen unos trece aios de diferencia entre si. En el ano 1634,
cuando el nuevo expediente limeno estaba ya en Europa, el proceso se detuvo por varias reformas eclesidsticas
que regulaban la validacién de los milagros y le daban mds control a la curia pontificia en la gestién de



Paul Firbas. Mariana de Oliva, criada india de Santa Rosa de Lima: vida y textos

la santidad. Ese ano, el papa Urbano VIII prohibié iniciar procesos hasta que no hubieran transcurrido
cincuenta afos desde fallecimiento del candidato, con lo cual el caso de Rosa quedé suspendido por treinta
afios.’

En esos afios de espera sucedié un hecho textual que seguramente fue un instrumento que usé la Orden
de los Predicadores para precipitar la canonizacién de Santa Rosa: en 1664, se publicé en Roma una extensa
biografia en latin de la mistica limena, Vita mirabilis et mors pretiosa, evidentemente documentada con
los materiales del proceso apostélico.® Su autor fue Leonardo Hansen, un dominico inglés que pasé a la
historia de las letras justamente por esa, su tnica obra. Stephen Hart ha argumentado en 2017, con razones
documentadas, que Hansen fue un pseudénimo, muy probablemente del dominico Vincent Torre, padre
provincial inglés de ascendencia espafiola que habria ocultado su nombre debido a las persecuciones que
sufrfan los catdlicos en Inglaterra. Esta primera hagiografia tuvo multiples reediciones y traducciones y dio
pie a varias refundiciones, todas publicadas en el lapso de pocos afos, antes ¢ inmediatamente después de la
beatificacién de Rosa en 1668 y de su canonizacién en 1671.”

Cuando se reabrié el proceso en 1663, cuatro afios antes de que se cumpliera el plazo, el ambiente teolégico
habia cambiado considerablemente. La Iglesia habia adoptado una nueva economia médico-legal que regia la
evaluacién de los milagros de los aspirantes ala santidad, lo que explica la criba final de los portentos atribuidos
a Rosa y los pocos que fueron canonizados.® Tenfan mas credibilidad los milagros que implicaban una cura
que podia verificarse médicamente. Ademds, en esos afios solo un 17% de los casos de santidad femenina
fueron aprobados, lo que revelaria un distanciamiento institucional de las formas femeninas del misticismo
(Hart, “The Biographical” 240), como las practicadas por el grupo de mujeres criollas y espafiolas del entorno
de Rosa, cuya personalidad mas visible fue Luisa Melgarejo.”

Para el proceso final de canonizacién en Roma se designé en 1659 al dominico limefio Antonio Gonzalez
de Acufa, catedritico en San Marcos de teologia moral y prior del convento de Hudnuco (Meléndez
693-694). En 1665, escribi6 un compendio del libro de Hansen, publicado el afio de la beatificacién, llamado
Rosa de S. Maria Virgo Limensis. El aio de la canonizacién publicé en castellano su Rosa mistica, vida y
muerte de Santa Rosa de S. Maria Virgen (Roma, 1671), adaptacién también del libro de Hansen, pero con
importantes matices criollos.

De los 119 milagros propuestos por Gonzilez de Acuna, muchos describen el consumo curativo
(milagroso) de la tierra alrededor de la tumba de Rosa. La lista se redujo a 23 milagros en 1665, casi
todos de curaciones, incluida la de una criada, probablemente india, de nombre Marfa (Hart, Santa Rosa
81-108). Finalmente, solo nueve fueron aceptados, todos de cardcter médico-curativo. Sin embargo, la cultura
popular conserva hasta hoy las narraciones milagrosas recogidas por las hagiografias publicadas antes de la
canonizacién. Uno de los nueve milagros canénicos narra la curacién de dona Magdalena Chamiso, india
principal del pueblo de Chincha, quien viajé a Lima y consiguié reliquias y tierra de la tumba de la santa, con
las que cur sus piernas tullidas (Hart, Santa Rosa 135; Hart, Edicion critica 101 [PA]).'°

Desde la perspectiva que nos interesa en este trabajo, destacamos el hecho de que, desde el proceso
ordinario, los documentos para la canonizacién de Santa Rosa incluyeron testimonios de mujeres allegadas a
la familia y su entorno doméstico, entre ellas varias criadas indias y algunas esclavas negras y mulatas libres,
lo cual no era excepcional. Fernando Iwasaki ha publicado una util tabla comparativa de los testigos que
participaron en ocho procesos diocesanos en el Perti del siglo XVIIL. Alli puede verse, por ejemplo, que, en
el proceso de fray Juan Mactas (1645), el 74% de los testigos fueron mujeres laicas, frente al 42% en el de
Rosa de Santa Marfa (1617-1618). Lo que serfa excepcional en nuestro caso es que podemos entrever el peso
que habria tenido Mariana no solo en la vida de Rosa, sino en la produccidn de su santidad, a pesar de que
los procesos y hagiografias hayan diluido su agencia. Todo esto nos conduce a reconsiderar la proximidad de
las esferas criolla e indigena en las pricticas domésticas y la devocidn religiosa en Lima hacia principios del

siglo XVII.



Cuadernos de Literatura, 2020, vol. 24, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Mariana de Oliva

Hasta donde sabemos, no se ha estudiado la vida de la “india ladina” Mariana de Oliva. Lo poco que podemos
conocer de ella se limita, por ahora, a los textos interesados en la canonizacién de Rosa, en la cual Mariana
juega un papel centralisimo como testigo de la vida doméstica de la santa por muchos afos. Una lectura
atenta de los testimonios de la misma Mariana, de los de la madre y del hermano de Rosa, mas algunas breves
narraciones de los milagros de Rosa en la ciudad, nos permiten componer una imagen fragmentaria pero
significativa que trasciende su funcién “doméstica” y de confidente de los ayunos y mortificaciones de la santa
en las hagiografias publicadas en el siglo XVII.

Para poder acercarnos a la trayectoria de vida de Mariana, conviene presentar de modo esquematico la vida
de la santa, que podriamos dividir en cuatro periodos:

1. De 1586 a 1596: nacimiento y primera infancia en la ciudad de Lima.
2. De 1596 a 1603(?): la familia Flores Oliva vive en Quives (Canta), en una sierra cerca de Lima, por
el trabajo del padre como administrador de una mina de plata. Rosa recibe en Quives el sacramento

de la confirmacién en 1599, durante la visita del arzobispo Toribio de Mogrovejo a esa zona de

marcada resistencia a la evangelizaci(')n.11

3. De 1603(?) a 1612: regreso a la casa familiar en Lima. Rosa se recluye en una ermita o pequefia
celda construida en el jardin.
4, De 1612 a 1617: Rosa deja la casa familiar y se traslada a la de sus tutores, los esposos Gonzalo de

la Maza y Maria de Uzétegui, donde fallece.'?

La vida de Mariana —lo que podemos recuperar de ella— puede reunirse en un pérrafo breve, que luego
pasaremos a explicar: Mariana naci6 hacia 1585 en Lima. Vivi6 en casa de los Flores Oliva desde los dos afios
y fue la criada personal de Rosa. No conocié a sus padres y fue analfabeta (no pudo firmar sus testimonios).
Tuvo dos matrimonios y al menos un hijo, probablemente de su segundo esposo. En 1611, alos 26 afios, dejé
la casa de los Flores Oliva, vivié en varias casas y en el barrio de San Ldzaro con su segundo marido, el sastre
indio Juan Jiménez. Después del fallecimiento de Rosa, Mariana obraba curaciones o hacia milagros como
mediadora de la santa. Seguia viviendo en Lima en 1631, el tltimo afo del que tenemos noticias fechadas
de ella.

La primera noticia de Mariana de Oliva aparece en el proceso ordinario (PO) en 1618. En general, los
documentos eclesidsticos usan el apellido de la madre de Rosa para identificarla. Mariana declara en 1618
que esta casada con Cristobal Fonseca, “fardero, residente de esta ciudad’? que entr6 a servir en casa de los
Flores Oliva a la edad de dos afios, siendo de la misma edad de Rosa, y “que se ha criado en casa de los
padres” de la santa. Reconoce tener 32 anos, “pocos mis o menos”. En esta primera declaracion, no se
menciona que Mariana sea india. Sobre su residencia, en su primera respuesta, Mariana indica que desde
que entrd a servir en casa de los Flores Oliva “hasta ahora he estado en ella” (Primer proceso 402 [PO]).

La segunda informaci6n sobre la vida de Mariana estd en su declaracién de 1631. En el encabezado se
especifica que Mariana de Oliva era “india ladina’, pero ella se define como “natural y criolla de esta dicha
ciudad”'* En su respuesta a la sexta pregunta, Mariana revela que desde 1611 estaba casada con el sastre indio
Juan Jiménez, natural de Manta,”” y que desde entonces ya no vivia en casa de los Flores Oliva, pero iba todos
los dias a visitar a Rosa “por no hallarse con otra persona por haberse criado con ella” (Hart, Edicién critica
409 [PA]). En esta declaracidn revela que nunca conocid a sus padres y se infiere que tuvo, al menos, un hijo.

En las preguntas de 1618 sobre el enterramiento de Rosa, las respuestas de Mariana muestran que ella tenia
su propia vida de familia, ajena a los Flores Oliva, aunque no lo reconozca en este, su primer testimonio. Es
curioso que Mariana contestara que ella no asistié al entierro “porque fue después de comer” (Primer proceso



Paul Firbas. Mariana de Oliva, criada india de Santa Rosa de Lima: vida y textos

27 [PO]). En 1631, cuando recuerda la muerte de Rosa, dice que no estuvo presente “porque habia ido a estar
con un hijo suyo que estaba enfermo” (Hart, Edicién critica 410 [PA)).

Mariana no dijo —o no permitieron que dijera— la verdad sobre sus “matrimonios” y su residencia
porque esto habria desautorizado su declaracién. Hasta ahora, los estudios no han reparado en las evidentes
contradicciones de sus dos testimonios. Una tercera fuente de informacidn en este sentido la encontramos
en una breve narracién sobre Isabel Mejia de Arévalo, comadre de los Flores Oliva, testigo en el proceso
ordinario, viuda de 60 afios en 1618 y amiga de toda la vida de la familia. En la biografia latina de Hansen y en
la traduccién de Jacinto Parra, La bienaventurada Rosa, se cuenta que dona Isabel “tenia por criada a Mariana,
a quien, estando enferma, de caridad servia de enfermera Rosa” (Parra 293; Hansen 222). Es, por tanto, muy
posible que después de 1611 Mariana haya pasado a servir en casa de Isabel Mejia.

En el apéndice de los libros de Hansen y Parra, donde se narran los milagros post mortem de Rosa, se
reconfirma la informacién sobre la residencia de Mariana. Alli se cuenta que Marfa de Vera, espafiola y viuda
de Alonso Nuiez, estando enferma le “pidi6 a su vecina Mariana, india y mujer de un sastre (la cual en sus
primeros afios se habia criado con Rosa) le trajera una imagen de la Virgen [Rosa] pintada en un lienzo”, con
la cual sané (Parra 455; Hansen 349). En sus declaraciones de 1632, Marfa de Vera precisé que “vive en una
casa alquilada en esta ciudad en el barrio de San Lazaro junto a Jiménez el rastrero”'® Dio testimonio de haber
tenido mucha amistad con los Flores Oliva y dijo que estando enferma se habia sanado con un “cuadro de su
rostro” (de Rosa), que le habia pedido a Mariana (Hart, Edicion critica 747 [PA])."

Este ultimo dato nos permite situar a Mariana en la ciudad cuando dejé el solar de los Flores Oliva hacia
1611: vivié en varias casas y en el barrio de San Lazaro con su marido sastre, el indio Juan Jiménez. San Lézaro
era un barrio pobre del otro lado del puente sobre el Rimac, con una significativa poblacién negra e india.
Fuera del espacio doméstico de Rosa, Mariana mantenia su relacién con la santa, inclusive después de 1617, a
través de las imdgenes y actuando como su mediadora, como lo cuenta también Maria de Oliva, segin veremos
mas adelante.

Podemos conjeturar que el primer matrimonio de Mariana, con el fardero Cristébal Fonseca, fue una
solucién eclesidstica para “arreglar” su estado y residencia, considerando el valor de su testimonio, pues ella
habia sido la tinica testigo de muchos episodios de la vida doméstica de Rosa. Mariana habria mantenido desde
1611 una relacién con su “marido” sastre, pero sin matrimonio. Por tanto, su textualizacién en 1618 implicé
casarla con el fardero Fonseca. Ese enlace ya no existia en 1631, cuando se declara “casada” con Jiménez, y
admite que “seis afos antes que muriera [Rosa], se casé con el dicho su marido [en 1611] y vivia en diferentes
casas” (Hart, Edicion critica 409 [PA]).

Regresemos al esquema de la vida de Rosa, propuesto arriba. En su primera infancia, Mariana aparece en
varios episodios mencionada o aludida en los procesos y hagiografias, por ejemplo, cuando ayudaba a Rosa
en sus juegos o tempranas penitencias a los cuatro o cinco afos, poniéndole adobes sobre los hombros en el
huerto de la casa familiar (Hart, Edicidn critica 410 [PA]). En la segunda etapa, que es la que trascurre por
unos cinco anos en el pueblo de Quives durante la adolescencia de Rosa, no tenemos datos directos de las
acciones de Mariana. Todo indicaria, sin embargo, que, siendo la criada personal de Rosa, viajé con la
familia a la sierra. En la textualizacién (y canonizacién) de ese viaje, solo se recuerda el excepcional
sacramento de la confirmacién que recibié la santa en ese pueblo y el episodio curioso y terrible del
tullimiento de Rosa, contado como un ejemplo de obediencia. Alli se narra el tratamiento que le impuso su
madre, atindole pieles de buitre, que le llagaron las piernas a la joven. En las declaraciones del PO de 1618,
ni la madre de Rosa ni Mariana mencionan que el tullimiento y tratamiento sucediera en Quives; mientras
queen 1631 lamadre sideclara que “estandoen

un pueblo de Canta, en un obraje, se tullé de pies y manos la dicha su hija” (Hart, Edicidn critica 177 [PA])."®

El periodo de Quives (Canta) ha sido estudiado agudamente por Luis Millones como los “anos oscuros”
de Santa Rosa, siguiendo los indicios de posibles contactos entre la santa y el mundo indigena. En su
libro Una partecita del cielo, enmarcado en sus investigaciones sobre religiosidad popular andina, Millones
llamé la atencién sobre el hecho de que, desde las primeras hagiografias, Rosa aparece como una mujer



Cuadernos de Literatura, 2020, vol. 24, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

estrictamente urbana, aunque sepamos que vivié en las sierras de Lima y que esa experiencia “debié influir
en su vida posterior” (38, 51)."” Sobre la vida de Mariana, no aporta nuevos datos, pero destaca aquello que,
aunque siendo conocido, no se le habia prestado suficiente atencién: Rosa y Mariana eran companeras y
confidentes, y se comunicaban todos los dias, como lo recuerda Mariana en su declaracién. Sin embargo,
Millones apunta también la ausencia de voz de Mariana en las hagiografias, a pesar de que estas incluyen
escenas dialogadas, y sefala el hecho de que aparezca solo en “situaciones de martirio’, es decir, en episodios
de padecimiento, aunque Rosa también tuvo “espacios de gozo espiritual y transportes misticos en que las
visiones sobrenaturales pudieron ser compartidas por parientes y amigos’, “Mariana no aparece relacionada
con ninguno de estos episodios”. Finalmente, Millones resume la imagen de Mariana en los textos como una
figura de inversién: la “agreste” india opuesta a la cultivada rosa (42, 40-46). La biografia de Hansen, ya
citada en la traduccion de Parra, la presenta asi: “Servia en su casa Mariana, india de nacién y en la condicién
agreste y rustica” (37).2° Desde el punto de vista del orden espanol, la inversion entre la agreste india y la
cultivada rosa podia extrapolarse a las “naciones” que ambas representaban: la oposicidn entre las idolatrias
de la sierra (agreste) frente a la santidad de la ciudad de los Reyes.*! Teodoro Hampe registré setenta casos
de personas que fallecieron en Lima con “olor a santidad” entre finales del siglo XVI y mediados del XVII,
y en esa “efervescencia religiosa” se promovieron mds de cuarenta procesos diocesanos (13, 49). Millones
resume la oposicién entre el espacio urbano y el serrano rural en una frase: “Santos en Lima e idélatras en
Huarochiri” (37).

Regresemos a las etapas de la vida de Rosa, que nos ayudan a entender su imbricacién con Mariana. En la
terceraetapa (1603[?]-1612) es cuando se intensifican las practicas corporales y misticas de Rosa y laasistencia
de Mariana, en varios niveles. Las narraciones sobre los cilicios de Rosa, la dureza de las tablas de su cama o
almohada, sus ayunos y su reclusién en un pequefio retrete o celda construida por su hermano pertenecen
a esta etapa de maduracién que antecede a las mudanzas de ambas mujeres. Mariana fue testigo de los usos
privados de la “cadena de hierro y diversos cilicios que usaba” Rosa y de la corona de espinas, por eso la

madre llama a Mariana “secretaria” de la santa (Primer proceso 300, 382 [PO]).** Como veremos mds abajo,
los testimonios de Maria de Oliva, de Mariana y de Herndn, el hermano de Rosa, son los mds ricos en la
transmisién de lo que fue la experiencia doméstica cotidiana de estas dos mujeres que, aunque confidentes y
amigas, eran también un reflejo del orden colonial.

En la tltima etapa, durante la adultez de Rosa (1612-1617), Mariana ya no vivia en casa de los Flores Oliva,
pero Rosa tampoco. La mistica decidié mudarse poco después de Mariana. Es decir, cuando su criada se unié
con el sastre Jiménez y pasé avivir en otras casas, Rosa tomé una decisién de alguna manera semejante, dejando
su entorno doméstico y cambiando de familia, para vivir con Gonzalo de la Maza y Maria de Uzétegui, a
quienes la beata llamaba padres.23 Creo que el hecho de las mudanzas en paralelo, inadvertido por la critica,
nos da un cuadro mas completo de la gran proximidad que habia entre ambas mujeres y de la importancia que
pudo haber tenido en Rosa el cambio de vida de Mariana hacia 1611.

El testimonio del anciano padre de Rosa, Gaspar Flores, es bastante escueto y no oculta que “como este
testigo era hombre” desconocia muchos detalles de la vida espiritual y los trabajos de su hija (Primer proceso
399 [PO]). El testimonio de la monja Catalina de Jests, amiga de Rosa que pasé noches junto a la mistica
en la pequena celda del jardin, corrobora algo de esa informacién doméstica, pero nada dice directamente de

Mariana (Primer proceso 392-397 [PO])).

Recuerdos de casay ciudad

El testimonio de Herndn Flores de Herrera, hermano de la santa, en el proceso ordinario (1618) es
excepcional por la intensidad y afectividad de sus recuerdos domésticos. En su respuesta a la pregunta sexta,
sobre los ayunos y comida de Rosa, Mariana aparece indirectamente mencionada como “la persona que le



Paul Firbas. Mariana de Oliva, criada india de Santa Rosa de Lima: vida y textos

hacia [a Rosa] su guisado” con amargas hojas de granadilla, y como la “muchacha de servicio” que recogia
coémplice la servilleta de Rosa donde iban envueltos los pescaditos fritos o “cachuelos” que fingia comer ante
su madre. En estos recuerdos de ayunos y cocina, el hermano cita finalmente con nombre propio ala sirvienta,
quien sacé del engano ala madre de Rosa: “Después de su dichosa muerte, ha entendido de Mariana Oliva, de
quien la bendita Rosa se fiaba, que cuando la obligaban que comiese algo, fingia que comia”. El testimonio del
hermano recrea asi las conversaciones y confesiones familiares de Mariana, a quien vuelve a mencionar como
“secretaria” de los castigos corporales de Rosa. Herndn era dos afios mayor que Mariana. Nunca se refiere a ella
como india; la llama “muchacha de servicio”, “persona’, “secretaria” de Rosa (Primer proceso 523-524 [PO]).

Maria de Oliva, la madre de Rosa, es la voz mas significativa detrds de la construccién de la narracién
candnica de la vida doméstica de su hija. En 1618, en su respuesta a la misma pregunta seis, la madre confirma
que Mariana encubria las secretas penitencias de Rosa y era complice de sus ayunos:

Tenia prevenida a la dicha Mariana de Oliva, su criada, que le hiciese un guisado, que en esta tierra llaman locro, de hoja de
una mata que llaman granadilla, que son muy amargas, y que porque no se echase de ver de lo que era, le mandaba echase en

¢l unas papas, que son a modo de turmas de la tierra. (Primer proceso 279-380 [PO])24
Mariana, en cambio, en su testimonio también de 1618, recuerda el episodio culinario asi:

[Rosa le decia] que le hiciese un guisadillo que ac4 se llama locro, de hojas de granadilla, por ser muy amargas, y le mandaba
que para disimilar pusiese en ¢l unas papas deshechas [...]. Y esta testigo hacfa este locrillo, como la santa se lo mandaba.

(Primer proceso 403 [PO])

Mariana matiza su guiso siempre con un diminutivo (guisadillo, locrillo) que no aparece en el testimonio

de la madre.”®

Siempre en 1618, a la pregunta siete, sobre la dureza de la cama de Rosa, la madre se refiere a “un cojinillo
de cumbi, que es de llama, como paio” (Primer proceso 381 [PO]). Ante la misma pregunta, Mariana también
recuerda “que [Rosa] usaba de una almohada de lana de cumbe”, y no explica la palabra quechua (Primer
proceso 404 [PO]). En la pregunta quince, tanto la madre como la criada recuerdan que Rosa se frotaba los
ojos con ajies, pero solo en el testimonio de Mariana se explica esta palabra “que en Espafa llaman pimiento
de Indias” (Primer proceso 385, 406 [PO]), lo que parece una evidente intervencién de alguna de las manos

que trabajaron en la transcripcién de los testimonios orales y la creacién del proceso ordinario.” La mayoria
de los usos lingtiisticos que cargaban la vida doméstica de Rosa de referencias indigenas desaparecen en los
testimonios del proceso apostélico de 1630-1632. Inclusive, la misma Mariana se refiere en 1631 a la comida
de Rosa como “unas coles cocidas con agua de olla” (Hart, Edicién critica 410 [PA]). ¢El camino a la santidad
debia limpiarse del “agreste” léxico andino?

En el proceso apostélico, en 1631, la madre de Rosa hace su declaracién ya como monja del nuevo
monasterio de Santa Catalina en Lima, profetizado por su hija. En los trece afios que separan los dos procesos,
es evidente el aumento de la devocién popular y de los milagros atribuidos a Rosa. La primera mencién que
hace la monja-madre de la antigua criada es excepcional. Mariana aparece como obradora de milagros, por
“intercesion” de Rosa, como si la vieja complicidad y confidencia entre ellas continuara. Creo que hasta ahora
los estudios no han reparado en esta continuidad del servicio de Mariana y sus multiples implicaciones. El
episodio que narra la madre empieza con el recuerdo de una negra esclava de nueve o diez anos que Rosa habia
comprado por cincuenta patacones, “para que sirviese a esta testigo, aunque [la nifia esclava] estaba enferma
de diferentes males” y agrega:

Después de muerta la dicha Rosa, le continud el mal [a la esclava] y viendo que Mariana hacfa tantos milagros por su
intercesién con otros con la tierra de su sepultura, pidié un poco de dicha tierra y se la trajeron. Y con buena fe y esperanza
de que por esta intercesioén le habfa de sanar y dar salud, esta testigo mando a una mora que se llama Mariana india que la crié
esta testigo en su casa, y muy devota y muy amiga de la dicha Rosa, y la dicha Mariana tomé un poco de tierra de la del dicho
sepulcro y la puso en un vaso de agua y la dio a la dicha negrita a beber y, a la primera vez que la tomd, quedé buena y sana. Y



Cuadernos de Literatura, 2020, vol. 24, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

lo estaba hasta que muri6 [a los] diez y siete afios, de un resfriado murié la dicha negrita. Y asimismo sabe que Mariana obré

otro milagro por intercesion de la dicha Rosa. (Hart, Edicién critica 181-182 [PA])?

La cita es clara en senalar la imagen milagrera que se le atribuye a Mariana, que parece asi continuar su
relaciéon de “secretaria” de Rosa, después del fallecimiento de la mistica. La antigua criada aparece ya como
una figura ajena a la familia Oliva, la madre la llama “mora” y la apellida “india”. Esta designacién se repite
poco mas adelante en el mismo testimonio, cuando Maria de Oliva recuerda los ayunos y los guisos que la
criada le preparaba a Rosa, y cémo ella fue enganada por su criada e hija:

Y aunque se sentaba a la mesa, no comia de lo que se comia en ella, sino que se le habfa guisado de hierbas con unas papitas
que mandaba esta testigo hacer a una mora llamada Mariana india, que la criaron en casa de esta testigo. Y era una amiga de
la dicha Rosa con quien comunicaba y trataba sus secretos, la cual es casada con Juan Jiménez, indio sastre que vive en esta
ciudad. Y la dicha india, en lugar de hacer el dicho guisado de hierbas buenas comederas, le hacia de hojas de granadillas que
son amargas porque la dicha Rosa se lo pedia y rogaba asi. Y esta testigo no lo probaba, entendiendo siempre que era de gusto
y de buenas hierbas. Y nunca lo manifesté la dicha india hasta que murié la dicha Rosa. Y, viéndola muerta, dijo la dicha
Mariana: “Ahora puedo hablar, porque la dicha Rosa me mandaba que no dijese nada de lo que hacfa. Y ahora digo que sila
Rosa no es santa no hay santas en el mundo”. (Hart, Edicidn critica 188 [PA])

Es imposible saber si habia algo de rencor en la madre-monja al recordar los engafios que tramaban su hija
y su criada. Quizd, la unién y matrimonio de Mariana, casada con el indio sastre, haya marcado su alejamiento
de Maria de Oliva. En un momento de su declaracién, tenido de engano, la madre introduce el relato de las
humillaciones fisicas que la criada le propinaba a Rosa, a pedido de la santa:

La cual [Mariana] le refiri6 a esta testigo que la dicha Rosa la mandaba que la acostase y pisase muchas veces, y le tendia en el
suelo y le decia que le diese y pisase recio, la cual sentia mucho hacer la dicha Mariana, sino que se lo pedia con instancia la
dicha Rosa y, como la quera tanto, acudia a darle gusto. (Hart, Edicién critica 188-189 [PA])

No podemos recuperar el tono de estas narraciones que cuentan enganos, obedienciay carifio. Se tratade un
testimonio de madre —aunque ya recluida como monja— que le atribuye alguna responsabilidad a Mariana
en los sufrimientos corporales de su hija. Este episodio de “humildad profunda” lo recoge Hansen en su
hagiografia latinaylo reproducen sus traducciones y adaptaciones. Sin embargo, no aparece en los testimonios
de Mariana, como era de esperarse. Solo lo cuenta la madre en 1631, aunque no en sus dos declaraciones de
1618. La incorporacion de este episodio al canon hagiogréfico puede deberse a que la madre, ya convertida
en monja ¢ hija de Santa Catalina de Siena, habia adaptado sus recuerdos para que se ajustaran a los ideales de
humildad de la santa italiana, considerando que la misma Rosa vivié imitandola, o bien a una interpolacién
de sus superiores dominicos, también interesados en resaltar la conexién con Santa Catalina. Por ejemplo, el
francés San Francisco de Sales, en su Introduccion a la vida devota, le explica a Filotea suavemente los rigores
del camino ascético: “Muchas almas devotas, para mejor sujetarse a Dios, han humillado sus voluntadesalas de

sus mismas criadas y domésticos; lo cual Santa Catalina de Siena alaba infinitamente en sus Didlogos™ (43).”

Al final de su declaracidn, sin embargo, Maria de Oliva cambia de tono y recuerda una escena familiar con
su esposo y un gallo doméstico que Rosa hizo cantar. Es un recuerdo feliz que incluye a “Mariana india que
vivia en casa’ y agrega “la dicha Mariana india que vive hoy en esta ciudad, mujer de mucha virtud” (Hare,
Edicion critica 202 [PA]).

En resumen, el testimonio de Marfa de Oliva de 1631 nos permite ver a Mariana después de 1617
moviéndose por la ciudad y participando activamente en la devocién popular de Rosa y en la produccion de
su santidad oficial. La antigua criada parece seguir conectada con su “amiga’, ahora como mediadora de sus
milagros. Asimismo, el testimonio de Mariana de 1631, donde aclara que ella se marché de casa de los Flores
Oliva seis afos antes del fallecimiento de Rosa, debe servirnos para reconsiderar los motivos por los que la
santa dejé también su casa familiar y pasé a vivir con el contador Gonzalo de la Maza y su esposa Marifa de
Uzitegui.



Paul Firbas. Mariana de Oliva, criada india de Santa Rosa de Lima: vida y textos

Los documentos y hagiografias aqui estudiados contienen en sus variantes y matices una cantidad
significativa de informacién y relatos menores que superaron el control y normatividad del discurso
canonizante. Al estudiar esos detalles, entramos por la puerta falsa al archivo institucional y podemos sacar
a Mariana del papel fijo que le asignaron los textos, y verla caminando como india y criolla por una ciudad
cargada de una devocién religiosa integrada por diferentes naciones étnicas; podemos quizd escucharla,
hablando con quienes le pedian la tierra curativa del sepulcro de la santa, cruzando el puente con una imagen
de su patrona.

Referencias

Acosta, José de. Historia natural y moral de las Indias, edicion critica de Fermin del Pino-Diaz. Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas, 2008.

Covarrubias, Sebastidn de. Tesoro de la lengua castellana o espariola, editado por Ignacio Arellano y Rafael Zafra.
Universidad de Navarra / Editorial Iberoamericana / Vervuert, 2006.

Del Busto Duturburu, José Antonio. Santa Rosa de Lima (Isabel Flores de Oliva). Pontificia Universidad Catdlica del
Pert, Fondo Editorial, 2006.

Deusen, Nancy E. van. Las almas del purgatorio: el diario espiritual'y vida andnima de Ursula de Jesiis, una mistica negra
del siglo XVII. Pontificia Universidad Catélica del Pert, Fondo Editorial, 2012.

Espitia, Pilar Consuelo. Queering the Andean Mystics: represiones, subversiones y deseos en las prdcticas religiosas de la
América colonial (Perd, siglos XVI-XVII). 2018. Stony Brook University, tesis de doctorado.

Estenssoro Fuchs, Juan Carlos. Del paganismo a la santidad. La incorporacién de los indios del Perii al catolicismo,
1532-1750. Traducido por Gabriela Ramos, Instituto Francés de Estudios Andinos / Pontificia Universidad
Catdlica del Perti / Fondo Editorial, 2003.

Ferrer de Valdecebro, Andrés. Historia de la maravillosa y admirable vida de la venerable madre y esclarecida virgen Sor
Rosa de Santa Maria, de la Tercera Orden de Santo Domingo. Pablo de Val, 1666.

Gonzélez de Acufia, Antonio. Rosa de S. Maria virgo limensis é tertio ordine SS. P. Dominici, Augustae Vindilicorum.
Simonis Utzschneider, 1668.

-------- . Rosa mistica, vida y muerte de Santa Rosa de S. Maria, Virgen de la Tercera Orden de Santo Domingo; natural

de la Ciudad de los Reyes Metropoli del Reyno del Peru en las Indias Occidentales. Nicolas Angel Tinassi, 1671.

Hampe Martinez, Teodoro. Santidad e identidad criolla. Estudio del proceso de canonizacion de Santa Rosa. Centro de
Estudios Regionales Andinos Bartolomé de las Casas, 1998.

Hansen, Leonardo. Vita mirabilis et mors pretiosa venerabilis sororis Rosae de S. Maria limensis, Ex Tertio Ordine S. P.
Dominici, ad Sanctissimum D. N. Alexandrum VII. Pontificem Max. Nicolas Angel Tinassi, 1664.

Hart, Stephen M., editor. Edicidn critica del Proceso apostdlico de Santa Rosa de Lima (1630-1632): Congr. Riti Processus
1573, Archivum Secretum Vaticanum. Editorial Catedra Vallejo, 2017.

——————— . Santa Rosa de Lima. La evolucidn de una santa (1586-1617). Traducido por Nadia Stagnaro, Editorial C4tedra
Vallejo, 2017.

------- . “The Biographical Fashioning of the Americas’ First Saint: Santa Rosa de Lima (1586-1617)”. The Modern
Language Review, vol. 114, n.° 2, abril de 2019, pp. 230-258.

Iwasaki, Fernando. jAplaca, Serior, tu ira!Lo maravilloso y lo imaginario en Lima colonial. Fondo de Cultura Econémica,
2018.

Lavall¢, Bernard. Las promesas ambiguas: ensayos sobre el criollismo colonial en los Andes. Pontificia Universidad
Catolica / Instituto Riva Agiiero, 1993.

Meléndez, Juan. Tesoros verdaderos de las Yndias en la historia de la gran provincia de San Iuan Bautista del Peru de el
Orden de Predicadores al Reverendissimo Padre F. Antonio de Monroy Mexicano, General del dicho Orden. Tomo
11, Nicolas Angel Tinassio, 1681.



Cuadernos de Literatura, 2020, vol. 24, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Millones, Luis. Una partecita del cielo. La vida de Santa Rosa de Lima narrada por el don Gonzalo de la Maza a quien
ella llamaba padre. Editorial Horizonte, 1993.

Mujica Pinilla, Ramén. Rosa limensis. Mistica, politica e iconografia en torno a la patrona de América. Instituto Francés
de Estudios Andinos / Fondo de Cultura Econémica / Banco Central de la Reserva del Perd, 2001.

Myers, Kathleen Ann. “Redeemer of America: Rosa de Lima (1586-1617), the Dynamics of Identity and
Canonization”. Colonial Saints. Discovering the Holy in the Americas, editado por Allan Greer y Jodi Bilinkoff,
Routledge, 2003, pp. 251-275.

Parra, Jacinto de. La bienaventurada Rosa peruana de Santa Maria de la Orden de Santo Domingo. Su admirable vida
y preciosa muerte. Traducido por L. Hansen, Melchor Sinchez, 1668.

Primer proceso ordinario para la canonizacion de Santa Rosa de Lima. Transcripcion, introduccién y notas de Herndn
Jiménez Salas, Monasterio de Santa Rosa de Santa Maria de Lima, 2002.

Quevedo Alvarado, Marfa Piedad. Un cuerpo para el espiritu: mistica en la Nueva Granada, el cuerpo, el gusto y el asco,
1680-1750. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia, 2007.

Ramos, Gabricla. Muerte y conversion en los Andes. Lima y Cuzco, 1532-1670. Instituto de Estudios Peruanos;
Cooperacion Internacional para los Paises Andinos / Embajada de Francia; Instituto Francés de Estudios
Andinos, 2010.

Rappaport, Joanne. The Disappearing Mestizo. Configuring Difference in the Colonial New Kingdom of Granada. Duke
University Press, 2014.

Rocaberti, Juan Tomas de. Vida admirabley muerte preciosa de la venerable madre séror Rosa de Santa Maria peruana, en
Lima, de la Tercera Orden de Predicadores. Sada del proceso remissorial, hecho con decreto de la santidad de Vibano
VIIL Escrita en latin e impresa en Roma por el MRPM Fr. Leonardo Hansen. Recopilada de orden del MRPM fr.
Juan Tomas de Rocaberti. Gerénimo Vilagrasa, 1665.

Sales, San Francisco de. Introduccién a la vida devota. 7.* ed., Ediciones Palabra, 1980.
Sanchez Concha, Rafael. Rosa de Santa Maria. Primera Santa de América. Municipalidad de Lima (Munilibros), 2017.

Vidal, Fernando. “Miracles, Science and Testimony in Post-Tridentine Saint-Making”. Science in Context, vol. 20, n.°
3,2007, pp. 481-508.

Zevallos, Noe. Santa Rosa de Lima, compromiso y contemplacion. CEP, 1987.

Notas

* Articulo de investigacion.

1 Recordemos que Santa Rosa naci6 en Lima en 1586, fue bautizada con el nombre de Isabel Flores de Oliva, adquirié el nombre
“Rosa” y el apellido “Santa Marfa” por mediacién divina. Adopté el hbito de la Orden Tercera de los Dominicos. Fallecié en 1617
y fue canonizada en 1671. Su primera biograffa (o hagiografia) se publicé en latin en 1664 y contribuyé desde su léxico e imagenes
a esa transformacion de la Rosa limenia en una figura cldsica. Stephen Hart ha apuntado el “giro clasico” del autor de esta primera
biografia y que “con frecuencia invocé la mentalidad grecolatina al momento de elaborar la vida de Rosa” ( Santa Rosa 32). El
presente articulo se concentra en la presencia indigena en el proceso de santidad de Rosa; aunque fue también notable la devocién
de la comunidad de origen africano en este proceso.

2 Lalarga tradicién de cercania doméstica entre el mundo criollo e indigena que definié y fundé en buena parte la ciudad
virreinal puede verse, indirectamente, en la pelicula Roma del director mexicano Alfonso Cuarén (2018), un ensayo afectivo sobre
la complicada relacién, hacia 1970, de una familia de clase media alta en la Ciudad de México y su empleada doméstica.

3 Porej emplo, la arquitecturay urbanistica mantienen hasta hoy zonas de servicio doméstico en las modernas construcciones de
apartamentos, disefiados para empleadas “con cama adentro”.

4  El presente articulo forma parte de un trabajo mds ambicioso con las variantes de estos documentos. El libro de Joanne
Rappaport, The Disappearing Mestizo , es un excelente estudio de los archivos legales del Nuevo Reino de Granada que permite
ver las variaciones del vocabulario racial colonial. La tradicidn visual sobre Santa Rosa es riquisima y no me ocuparé de ella en este
trabajo, al que Ramén Mujica Pinilla le dedicé su notable Rosa limensis . El articulo de Kathleen Myers,

«c

Redeemer of America’:



Paul Firbas. Mariana de Oliva, criada india de Santa Rosa de Lima: vida y textos

Rosa de Lima (1586-1617), the Dynamics of Identity and Canonization”, analiza los co//ages icono-léxicos hechos por Santa Rosa
y el discurso criollo de su canonizacién. La santidad como performance de razay género en Lima en el siglo XVII ha sido abordada
en la tesis doctoral de Pilar Espitia, Queering the Andean Mystics: represiones, subversiones y deseos en las pricticas religiosas de la
América colonial (Perd, siglos XVI-XVII) ;y el discurso del cuerpo —el gusto, el asco— en el misticismo en la Nueva Granada por
Maria Piedad Quevedo Alvarado, Un cuerpo para el espivitu: mistica en la Nueva Granada, el cuerpo, el gusto y el asco 1680-1750 .
Sobre el misticismo afroperuano femenino en Lima en el siglo XVII, véase Nancy E. van Deusen, Las almas del purgatorio: el diario
espiritual y vida andnima de Ursula de Jestis, una mistica negra del siglo XVII .

5 Resumoy simplifico en estas lineas los imprescindibles estudios de Teodoro Hampe, Santidad ¢ identidad criolla y de Stephen
M. Hart, particularmente su Santa Rosa de Lima (1586-1617): la evolucién de una santa , su articulo de 2019 “The Biographical
Fashioning of the Americas’ First Saint: Santa Rosa de Lima (1586-1617)” y su Edicidn critica del Proceso apostdlico de Santa Rosa
de Lima ; y sigo, también, la edicidn del Primer proceso ordinario para la canonizacion de Santa Rosa, hecha por Herndn Jiménez
Salas. Sin estas publicaciones, el presente trabajo no podria sustentar sus hipdtesis basicas. Asimismo, dejo aqui constancia de la
importancia que, desde finales de la década de 1990, tuvieron los libros de Luis Millones Una partecita del cielo y el mencionado
de Hampe para abrirme a nuevas lecturas sobre la figura de Santa Rosa y su densidad histérica. El libro de Millones, ademas de su
estudio sobre los “afios oscuros” de la santa y su relacién con el mundo indigena, incluye una edicidn paleografica del testimonio
de Gonzalo de la Maza y un capitulo de Fernando Iwasaki sobre el entorno de las mujeres alumbradas en Lima, estudio que ha
extendido y rescrito en su libro jAplaca, Serior, tu iva! Lo maravilloso y lo imaginario en Lima colonial .

6 Enlatraduccién castellana de 1665 publicada en Valencia, el titulo especifica: “Sacada del proceso remisioral hecho con decreto
de santidad de Urbano VIII” Véase Rocaberti.

7  Hart hahecho un trabajo notable para introducir a Vincent Torre (alias L. Hansen) en la historia textual de Santa Rosa, a quien
describe como “un fiero intelectual y un convencido de la disciplina inflexible” ( Santa Rosa 51-54; “The biographical” 249).

8 La nueva economia de los milagros se recoge en la obra del médico Paulo Zacchia, Quaestiones medico-legales (1621-1651).
Véase Fernando Vidal y Hart (Santa Rosa 75-81).

9  Sobre Luisa Melgarejo y el entorno de las mujeres beatas, misticas y alumbradas, véase el capitulo IV, “Fibrica barroca’, de

Fernando Iwasaki (219-387).

10  Sobre los cambios en los regimenes de enterramiento en Lima para las diferente naciones o grupos étnicos, véase Gabricla

Ramos (182).

11 “A Toribio [de Mogrovejo] lo recibieron mal los pobladores y el descontento no pudo ser controlado. El parroco ya le
habia advertido que se trataba de una ‘chusma idélatra’ de 3000 almas) de las que solo pudo confirmar a tres, entre ellas a Santa
Rosa” (Millones 46; la informacién la toma de Hansen). ; Se habria confirmado Mariana junto con Rosa en Quives?

12 Prescindo, por supuesto, de numerosos detalles y matices de la vida de Rosa, que pueden seguirse desde las primeras
hagiografias hasta los recientes estudios y biografias, como los publicados por José Antonio del Busto en 2006, el libro ya
mencionado de Hart y el de Rafael Sdnchez Concha Barrios, publicado en 2017. El libro de Hampe de 1998 incluye un resumen
biografico (11-18) y el de Mujica Pinilla de 2007 una util cronologfa (373-379). En todo caso, hay no pocas fechas que son
aproximadas. La biografia latina de Hansen —y todas las que lo traducen o adaptan en el siglo XVII— no sigue una estructura
cronoldgica.

13 Fardero: probablemente el cargador de fardos, es decir, de mercancias atadas con un lienzo. No se menciona que fuera indigena,
pero es presumible.

14 Esdecir, nacida en Lima y castellanohablante (por eso criolla) e india de nacién (natural). El término ladino no se usaba en
primera persona. Dejo para otra ocasion el comentario sobre lo “natural y criollo” y la importancia de ser castellanohablante en su
autodefinicién. En 1617, las preguntas del PO describen a la madre de Rosa como “criolla natural de esta ciudad de los Reyes” (20;
el énfasis es mio), mientras que en 1631 ya no se usa criolla para describirla (Hart, Edicién critica 172 [PA]). Véase Lavallé sobre
los usos tempranos de criollo en Peru.

15 Manta: era el puerto de Puerto Viejo, en el litoral ecuatorial, y era el nombre de una antigua etnia o “nacién”

16 El testimonio del PA fue sin duda una de las fuentes de Hansen y Parra. No he podido acceder todavia a los manuscritos del PO
y PA, guardados en el Archivum Secretum Vaticanum y el Archivo Arzobispal de Lima. La monumental edicién de Hart es utilisima;
presenta el texto modernizado, siguiendo el mismo criterio del padre Jiménez en su edicién del PO. La edicién critica de Hart
contiene algunas erratas, que pueden corregirse por el sentido, como “deshecha” por “derecha” (182); “alimento” por
“tullimiento” (414); “un amigo” por “un castigo” (528); “madera de crcel” por “madera de cancel” (555), etc.



Cuadernos de Literatura, 2020, vol. 24, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

17  El episodio lo cuenta también el criollo Gonzdlez de Acufia en su Rosa mistica. Dice que Mariana habia ido a visitar a la
enferma, sin dar informacidn del barrio, pero no dice que Vela le haya pedido el retrato de Rosa; en cambio, presenta a Mariana
como alguien con iniciativa: “La india con diligencia se fue a su casa, trajo un retrato” (325). En la versién de Ferrer Valdecebro,
Mariana llegé de visita ya con el retrato de Rosa (495).

18 Segtinlamadre, Rosa sufrié entre los 12 y los 13 anos de esta enfermedad ( Primer proceso 386 [PO]). En este episodio no debe
descartarse que la madre siguiera alguna recomendacién indigena para aplicar los pellejos de buitre (¢céndor?) con fines curativos.

19 Millones compartia el interés por los estudios sobre Santa Rosa con Noe Zevallos, quien publicé en 1987 su breve libro Santa
Rosa de Lima, compromisoy contemplacién , donde presta también atencién a la experiencia de la joven Rosa en el pueblo de Quives,
llamado hoy Santa Rosa de Quives.

20 Millones cita a Hansen y la traduccion incluida en el tomo II de los Tesoros verdaderos de las Indias de Juan Meléndez. Sin
embargo, Meléndez —que realmente reedita la traduccién y adaptacién hecha por Ferrer Valdecebro (1666)— le da un importante
matiz criollo a esta vision “agreste” de los indios.

21  Son muy conocidos el “descubrimiento” y denuncia que hizo el padre Francisco de Avila en 1607 de las “idolatrias” en
Huarochiri (en la sierra de Lima), la quema de las guacas u objetos indigenas tenidos por idoldtricos que este dirigié en la plaza de
Lima, y el inicio de las severas campafias de extirpacién de idolatrias en 1610. Véase Estenssoro (333-370).

22 Jiménez Salas, en su edicién del PO, transcribe: “Mariana de Oliva su criada, y secretaria de la bendita santa” (f. 300v). La
palabra debe leerse secretaria, femenino de secretario: ‘Oficio de mucha confianza cerca de los reyes y sus concejos, en todos los
tribunales y entre sefiores particulares’ (Covarrubias, s. v. Secreto). Hart entiende la palabra secretaria en un sentido restrictivo,
vinculado a la escritura, que no se sostiene en estos documentos (Edicién critica 44 [PA]).

23 Marianarecuerdaque lamudanza de Rosa ocurri6 “cinco afios antes de que muriese” (Hart, Edicién critica415 [PA]). Gonzalo
de Maza declaré en 1617 que unos cinco afios atras “lo més del tiempo habité la dicha Rosa de Santa Maria en casa de este testigo”
q 8

Primer proceso 46 [POY)).

24 José de Acosta, en su Historia moral y natural de las Indias, menciona la papa como un ingrediente base del locro, “cierto
guisado o cazuela” (285). Es voz quechua, en su variante costefia. Este testimonio de la madre de Rosa puede ser la primera evidencia
del guisado del locro en una familia criolla limena hacia 1600.

25 Catalina de Jests, monja profesa de velo negro de la Santisima Trinidad, quien conocié a Rosa desde 1609, recuerda también
haber visto los “locrillos” con hojas de granadilla, pero no menciona a Mariana ( Primer proceso 393 [PO]). Sobre los diminutivos,
Mariana dice también “sillita”, “cerrojito”, entre otros ( Primer proceso 408 [PQO]). Creo que, a pesar de todas las intervenciones
presumibles en la produccidn de los documentos para la canonizacién, el testimonio de Mariana mantiene algunos rasgos de la
personalidad lingiiistica de la “criada india”.

26 La palabra aji aparece en el testimonio de Mariana de 1631 como “aji fuerte de chile [sic]” (Hart, Edicién critica 413[PA]).
Es evidente que, en la transcripcién de los testimonios o deposiciones orales y en su preparacidn para que fueran leidos en Espaiia,
intervinieron varias manos para explicar, glosar o eliminar las palabras en quechua. No me detengo aqui a comentar la riqueza Iéxica
de estos materiales, que merecen un extenso estudio desde los manuscritos.

27 El uso de “mora” para adjetivar a “Mariana india” es probablemente un error por “moza”. La madre de Rosa se refiere a si
misma, cuando joven, con ese mismo adjetivo “mora” (Hart, Edicion critica 185). Como no he podido consultar todavia los
manuscritos, no me detengo aqui en estas particularidades del PA. El milagro que se cuenta a continuacién es la curacién de un
religioso herido en la muifieca al sacar la silla de la celda de Rosa. Se curé gracias a un pedazo de habito de la santa. Mariana no
interviene en este segundo milagro. Algunas caracteristicas textuales nos sugieren que este testimonio serfa un resumen corregido por
los superiores dominicos de la madre-monja.

28 Ellibro de San Francisco de Sales se publicé por primera vez en 1608 en francés, y en castellano en 1618.

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Como citar este articulo: Firbas, Paul. “Mariana de Oliva, criada india de Santa Rosa de Lima: vida y textos™
Cuadernos de Literatura, vol. 25, 2021. https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.moci


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.moci



