CUADERNOS Vol. 25

DE LITERATURA Publicacién continua
2021

ISSN: 2346-1691 (En linea) | ISSN: 0122-8102 (Impreso)

Dossier: Género y Colonialidades

Magdalenas americanas: “endemoniadas” novohispanas ante la Inquisicién*

American “Magdalenas”: New Spain’s Possessed Women before the Inquisition

Stacey Schlau *

Universidad de West Chester, Estados Unidos DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.maen
sschlau@wcupa.edu
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8286-7836 Recibido: 01 abril 2019

Aceptado: 01 junio 2019
Publicado: 20 agosto 2021

Resumen:

La causa de Barbara de Echegaray ejemplifica la aplicacién del vinculo del cuerpo femenino, la sexualidad y la acusacién de tener
relaciones intimas con el diablo. El proceso se llevé a cabo a finales del siglo XVIII, cuando ya entraban las nuevas corrientes
filoséficas de la Ilustracién en la Colonia, pero el texto refleja poco mds que la versién de la cosmovision catdlica ya normalizada en
el siglo y medio anterior. En este ensayo, se analiza el choque entre la autoexpresién femenina y los preceptos que se predicaban en
los sermones y que se ensefiaban en el confesionario, en torno a la realidad percibiday al simbolismo del demonio como un elemento
antagonico al progreso espiritual. Enfocdndose en la figura de Brbara de Echegaray, con referencia a otras castas coloniales en la
Nueva Espaia, se investiga el nexo genérico-sexual y las normas socioreligiosas, para revelar cémo se articula el libre albedrio cuando
se confronta con la ideologia eclesidstica hegemdnica.

Palabras clave: cuerpo, demonio, Echegaray, Inquisicidn, mujeres, sexualidad.

Abstract:

The cause of Birbara de Echegaray exemplifies the bond between the female body, sexuality and the accusation of having intimate
relationships with the devil. Although the process took place at the end of the 18th century, when the new philosophical currents
of Enlightenment were already entering the Colony, the text reflects little more than the version of the Catholic worldview already
standardized in the previous century and a half. In this essay, we analyze the clash between female self-expression and the precepts
that were preached in sermons an that were also taught in the confessional. In these discourses the symbolism of the devil was
considered antagonistic to any spiritual process. Focusing on the figure of Bérbara de Echegaray, with reference to other colonial
castes in the New Spain, we examine both, the sexual gender nexus as well as socio-religious norms, in order to reveal how free will
is articulated when confronted with hegemonic ecclesiastical ideology.

K eywor ds: Body, devil, Echegaray, Inquisition, women, sexuality.

A través de todo el periodo colonial, era normal personificar las preocupaciones principales y corrientes
con el nombre y la figura de diablos, como una manera de concretizar y humanizar el miedo, la ira o
cualquier otro sentimiento de enajenamiento. Como en la edad temprana moderna la doctrina ortodoxa
aceptaba que todo ser humano compartiera una naturaleza pecadora (Rosell6 129), se identificaba la carne
exclusivamente con el cuerpo y los sentidos, el lugar del reino preferido de Satands (Cervantes 111). Una de las
acusaciones inquisitoriales mas frecuentes contra las mujeres, en particular, yla que tipicamente acompaﬁaba
alas acusaciones de herejfa enfocadas en la practica religiosa, como ser judaizante o ilusa, erala de haber hecho
un pacto con el demonio. Naturalmente, dado que a la mujer se la veia como un ser estrechamente vinculado
con la carne y la tentacion, los oficiales del Santo Tribunal casi siempre asociaban el cargo combinado de
herejia y trato con el diablo con actos o pensamientos sexuales. Las acusadas de este crimen casi siempre eran
criollas, pobres y urbanas (Schlau, Gendered 30).

En la colonia novohispana, al mismo tiempo que se les aplicaban ciertas normas religiosas a todos,
se manifestaba una estricta jerarquizacion social. Conjuntamente, “las fronteras entre lo ortodoxo y lo

Notas de autor

2 Autora de correspondencia. Correo electrénico: sschlau@wcupa.edu


https://orcid.org/0000-0001-8286-7836
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.maen

Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

heterodoxo nunca fueron muy claras en las formas cotidianas de vivir la religiosidad” (Rosellé 194). Para el
siglo XVIII, la Ciudad de México tenia una poblacién pobre muy grande; de esas personas, solo un tercio
mds o menos tenfa un empleo fijo (Schlau, “Gendered” 153). Como habia tanta diversidad y heterogencidad
en los grupos humanos que constitufan la sociedad colonial, “la ritualidad se convirti6 en la mejor via de
comunicacién e interaccidn social posible” (Rosellé 172), sobre todo en el contexto de una clasificacion
determinada por la etnia, la raza, la clase y el género sexual. Pero, “contrariamente a lo que imponia el
orden formal, en la realidad cotidiana novohispana, lo que rigi6 fue la flexibilidad moral promovida por la
posibilidad de conseguir la reconciliacién con Dios” (Rosellé 170). Este binomio, entre la ambigiiedad en el
criterio de la implementacién de lo aceptable y una estricta regulacién del comportamiento, cred un espacio
en el cual era facil confundir lo ortodoxo y lo heterodoxo.

El concepto de libre albedrio formé parte integra del catolicismo hispano colonial. Considerar que cada
sujeto tenia la capacidad de elegir significaba abrir nuevos panoramas religiosos, mayormente cuando

la posibilidad de reconocer el error, recapacitar y arrepentirse abrié a los hombres un nuevo horizonte para levantarse y
continuar buscando la vida eterna [...] dentro de la emocionalidad barroca fueron perfectamente compatibles [...] el amory
la esperanza en la redencién divina y [...] el temor a Dios. (Rosell6 132)

Resaltar la responsabilidad de cada persona por su propia salud espiritual creé un individualismo implicito
en cada acto ritual, a pesar de la fuerza con la que se subrayaba la necesidad de conformarse con la doctrina
ensefiada en los sermones y el confesionario.

Precisamente por el énfasis que se hacia en la meta de reconciliacién espiritual con los preceptos
eclesidsticos, en el Tribunal no se cuidaba mucho de lo humano material. Para los inquisidores, “el alma y
no el cuerpo del acusado era de primordial importancia. Los inquisidores se preocupaban por la posibilidad
de la condenacién eterna para el recalcitrante, y por eso crefan que la prision o hasta la tortura eran de
segunda importancia” (Tambs 175; traduccién propia). Méds que nada, el Tribunal se enfocé en las acciones
y los pensamientos ordinarios, con la meta de asegurar la conformidad con la doctrina catélica, tal como fue
interpretada por la jerarquia eclesidstica espaniola. Se puede notar en el archivo de documentos un gran interés
por parte de los oficiales inquisitoriales en la conformidad de accién y de pensamiento con la doctrina y las
reglas de conducta propagadas por la Iglesia.

Laactitud colonial hegemoénica veia la vida como una constante lucha contra Satands, “una continua batalla
entre la conciencia y el deseo prohibido” (Rosellé 130). Con esta idea como trasfondo, el concepto del libre
albedrio implicaba una participacién activa en los preceptos y rituales de la Iglesia. Cada creyente se sabia
responsable de sus malas acciones; se daba a entender que el camino hacia la salvacién o hacia la condena
dependia de la capacidad de escoger conscientemente. La misma oscilacién entre actuar (y pensar) “bien”
o “mal” llevaba directamente a una constante percatacién de la posibilidad del arrepentimiento, frente a la
tentacion y el pecado (Rosell6 161). Este proceso introspectivo se basé en el estrecho vinculo que habfa entre
la graciay el libre albedrio de la doctrina tridentina y la esperanza de la vida eterna (Rosellé 131).

El o la pecador/a debia prestarse al especticulo de su propio arrepentimiento si queria alcanzar la salvacién
y, de paso, ser considerada/o como hija/o de la Iglesia por el Tribunal. Por eso, las causas inquisitoriales daban
por sentado la capacidad humana de tomar decisiones conscientes.

La racionalidad del sujeto que daba testimonio, fuera testigo o acusado, y el libre albedrio de ese personaje
eran necesarios para explicar la intencién de las acciones y de los pensamientos (Shuger 950). Ademds,
el medio de comunicacién requeria sacar memorias mediante la expresién oral, lo cual lo acercaba al
confesionario. Se transmitieron esas palabras articuladas al lenguaje escrito oficial, lo cual las acercaba a los
manuales y los sermones, al lenguaje burocrético de la Iglesia. Esto significaba que el testimonio ante los jueces
inquisitoriales hacia las veces de puente entre lo oral-aural y lo escrito, distinguiéndolo algo del confesionario;
de paso, cre6 un catilogo de las preocupaciones colectivas.



Sacey Schlau. Magdalenas americanas: “ endemoniadas’ novohispanas ante la Inquisicion

Cuando la acusada era una mujer, la cuestién del pecado, intimamente vinculada con la transgresion
religiosa y el espectro de la herejia, servia, sobre todo, como la base de la estructura, los mecanismos y
la ideologfa del Santo Oficio, junto con la labor de sus oficiales. Esto, a pesar de que el funcionamiento
del Tribunal se veia bastante limitado por la extensién del territorio y la diversidad de grupos étnicos que
debfa controlar (Holler 212). Solange Alberro ha apuntado que la Inquisicién mexicana, responsable de
un vasto territorio que incluia México, Centroamérica, las islas del Caribe y las Filipinas, solo conté con
dos inquisidores, un fiscal, un notario y un alcaide (Inguisicién 30). Ademds, hubo muchas irregularidades,
como papeles tirados y desordenados en el piso y charlas entre inquisidores y acusados durante los descansos,
especialmente cuando aparectan mujeres (Inquisicidn 36).

Basdndose no solo en la concepcién peninsular de la mujer, sino también en la tradiciéon prehispdnica
americana, el ambiente religioso-social reflejaba solo una imagen hegemonica femenina construida alrededor
de la pureza, la castidad y la inocencia. Se mantenia como sospechosa la sexualidad femenina. De ahi salia una
responsabilidad femenina relacionada: “En la Nueva Espana, al ser las principales encargadas de conservar la
tradicién familiar y de promover el fervor religioso, las mujeres tuvieron la funcién central de mantener la
cohesién social” (Rosellé 146). El funcionamiento de la sociedad, entonces, dependia de la conformidad y la
subordinacion de las mujeres a la aceptada ideologia, seglar y religiosa.

En este ensayo, se analiza el choque entre la autoexpresion femeninay los preceptos que se predicaban en los
sermones y que se ensefiaban en el confesionario en torno ala realidad percibida y al simbolismo del demonio
como un elemento antagénico al progreso espiritual. Enfocdndose en unas pocas acusadas novohispanas
como ejemplo, y especialmente en la figura de Bérbara de Echegaray, se investiga el nexo genérico-sexual y
las normas socioreligiosas para revelar cémo estas mujeres articulan su libre albedrio frente a la ideologia
eclesidstica. Mientras que los oficiales eclesidsticos quieren retratar a Echegaray como la representante méxima
de la debilidad y las pasiones femeninas, las cuales llevan a que la mujer, por ser mujer, sea la puerta de entrada
normal para el diablo en su deseo de tentar a la humanidad para que peque, la acusada pretende construirse
como un individuo, como una persona histérica que ha sufrido una vida llena de obstaculos, conflictos y
violencia que tenfan como meta subordinarla. Su vida ejemplifica la declaracién de Martha Few: “Las mujeres
coloniales se aduenaron de los discursos espaioles politicos y religiosos y los volvieron a formar de maneras
inesperadas para los colonizadores y la minoria selecta colonial” (634; traduccidn propia). El registro del
Tribunal ofrece, como aspecto fundamental, un recuento de esa empresa.

Demonio(s) colonial(es)

Una preocupacion principal del Tribunal giraba alrededor del demonio y, més especificamente, de su poder
sobre la mujer. La historia catdlica refleja una tension entre la acusacién de posesion del diablo y el tema
de la contienda contra la tentacién en general, a menudo concretizada en la misma figura satdnica. Es decir,
aunque se veia el pacto con el diablo como un crimen religioso, muchas personas fueron consideradas como
ortodoxas, precisamente porque pudieron resistir el llamado del pecado en su encarnacién como demonio.’
En la edad temprana moderna, la ideologia hegemoénica religiosa afirmaba que el demonio funcionaba
principalmente en el reino de los sentidos, no del intelecto. Como consecuencia del concepto normativo de
la oposicidn entre el espiritu y el cuerpo, se consolidd el rechazo del cuerpo, idea relativamente nueva en
aquel entonces; la doctrina cristiana tradicional habia afirmado el valor intrinseco del cuerpo por débil que
fuera. Concretamente, el temprano cristianismo afirmaba que, como representante de la resistencia humana
a la voluntad de Dios, el repudio de la sexualidad no implicaba un rechazo del cuerpo, sino un medio por el
cual se transformaba el cuerpo humano para que se uniera con el cuerpo de Jesucristo. En la edad temprana
moderna, por primera vez, la doctrina ortodoxa identificaba la carne exclusivamente con el cuerpo y los
sentidos, el lugar del reino preferido de Satands (Cervantes 111). El catolicismo, que concibié el mundo



Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

con base en una serie de dualidades, veia al demonio como parte integra del plan divino. Como este tltimo
representaba preocupaciones mundanas, en contraste con cuestiones espirituales, se constitufa como una
manera de explicar sentimientos, pensamientos y acciones considerados como heterodoxos (Schlau, Gendered
97). La desconfianza en lo sensual y su creciente identificacién con lo demoniaco se convirtieron en una
cuestién ortodoxa y sin disputa de la época (Cervantes 110).

Eldesarrollo de conceptos asociados con el demonio en la época temprana moderna formé parte de un largo
proceso que enfrentaba la cultura de la magia y lo sobrenatural con una préctica religiosa cristiana que tendia
hacia la introspeccién y la internalizacién individual (Loreto 187). Sin embargo, Cervantes ha apuntado que
la obsesién con el demonio también coincidié con el establecimiento de los diez mandamientos como el
centro del sistema moral cristiano (¢f. Loreto 187, n. 21). Afirma Moncé Rebollo que, doctrinalmente, se
consideraba a Dios y a Satands como una pareja inseparable (192). Se vefa al demonio como la esencia de la
materialidad en oposicién a la espiritualidad: “El espacio propio de la accién diabélica es el mismo espacio
vital del ser humano: la materia, el cuerpo” (Sarrién Mora 102). Para los novohispanos del siglo X VII,

el contacto y la convivencia con Satands fueron realidades de todos los dias [...]. Estos momentos de comunicacién con
el Demonio, que no eran sino instantes de rebeldia, cansancio y profunda culpa ante la experiencia de anhelos y descos
prohibidos, se expresaron siempre de dos maneras: el pacto y la batalla. (Rosellé 159)

El demonio servia no solo como chivo expiatorio y como la personificaciéon del mal, sino también como la
posibilidad de rebelarse contra las normas hegemoénicas que gobernaban las expectativas del comportamiento
y del pensamiento de cada persona (Schlau, Gendered 99).

Para el tardio siglo XVII, el demonio era visto no solo como el enemigo primordial de Dios, sino también
como el adversario principal del statu quo (Cervantes 94). Los que habian hecho un pacto con el demonio
y se habian arrepentido encontraban més dificil que antes persuadir a los inquisidores de su veracidad y de
la necesidad de cumplir con las penitencias apropiadas (Cervantes 125). Es decir, no se aceptaba tanto la
explicacién del demonio tentador; se atribuia la transgresion més bien a la voluntad individual.

Aunque a veces con menos fe en su existencia sobrenatural, en la América Latina colonial los demonios
aparecfan por todas partes, pero sobre todo en el cuerpo y la mente de las mujeres (Schlau, Gendered 95). No
es accidental que en la mentalidad eclesidstica se asociara al demonio no solo con las llamadas hechiceras, sino
también con las que aspiraban a la santidad. Los trances podian ser de origen divino o la puerta por la cual
lograban entrar Satands y sus sibditos en el cuerpo femenino (Schlau, Gendered 101). Por eso, casi siempre
se recurria al vinculo que habia entre la sospecha del trato con el demonio y la de la sexualidad femenina
incontrolable, fundado no solo en la doctrina, sino también en la ideologia cultural occidental.

La sexualidad femenina, desbordaday endemoniada

Sin duda, como tan claramente lo ha expresado Bracamonte, “la sexualidad es un espacio cultural privilegiado
en donde confluyen discursos, contenidos simbdlicos, practicas sociales y mecanismos del poder, que
reproducen a nivel microscépico el sentido y las relaciones de fuerza de una sociedad y una época” (393).
En la época colonial latinoamericana, la doctrina y las practicas catélicas regulaban las normas sociales
hegemonicas. La Iglesia se legitimé como institucién de control del 4mbito privado en la segunda etapa de
la colonia (1621-1720). El periodo se caracterizé por la rigidez de las normas y valores religiosos, por la
imposicién de la delacién como deber cristiano y por la constante sospecha. Dos mecanismos de control
importantes para alcanzar el fin de la salvacidon del alma eran la prictica de la confesidn y la insistencia en la
nocion de pecado. Estas estructuras permitieron el registro de la vida privada de las personas, de su cuerpo y
de su sexualidad (Bracamonte 395). El ¢je conceptual del control de la sexualidad, como lo ha notado Lavrin,
era la definicién de una situacion considerada como pecaminosa si se revelaba la voluntad de la busqueda de
placer en las actividades sexuales (52). La sexualidad y la religiosidad “a menudo se reforzaban, ya que hombres



Sacey Schlau. Magdalenas americanas: “ endemoniadas’ novohispanas ante la Inquisicion

y mujeres a veces erotizaban y sexualizaban las imdgenes y la iconografia religiosas” (Tortorici 357; traduccién
propia). Es evidente que:

Para las mujeres y los hombres coloniales mexicanos, el deseo [...] era omnipresente. El desco se manifestaba mediante el
hambre, la sed, la lujuria y la carnalidad, pero también a través de las formas igualmente comunes de la devocidn, el rapto 'y
la religiosidad [...] los deseos en estas escenas espirituales funcionaban simbidticamente, influyendo constantemente en las
decisiones, los actos y las creencias de individuos que a menudo simplemente intentaban vivir con descos en conflicto, las
ensefianzas de la Iglesia y las presiones cotidianas. (Tortorici 359; traduccién propia)

Para beatas como Juana de los Reyes, la notoria terciaria franciscana de Querétaro acusada de estar
endemoniada ante la Inquisicién en 1691, “una sexualidad activay por ende culpable lograba disimularse bajo
el manto mismo de la religion” (Alberro, “Sexualidad” 240). Prueba la aseveracién de Tortorici, quien, con
referencia al caso de Agustina Ruiz —procesada por el Tribunal en 1621 por masturbacién ante imdgenes
religiosas—, afirma que “la division entre la obscenidad y los éxtasis religiosos mas santos —ambos mediados
en el archivo histérico por los filtros coloniales y los procedimientos notariales— a menudo era borrosa” (371;
traduccién propia). Para muchos creyentes, y en particular para las mujeres pobres, urbanas y criollas, era
dificil distinguir entre lo ortodoxo y lo heterodoxo en cuanto a la sexualizacién del anhelo de afiliarse con una
entidad poderosa y abarcadora.

Sin embargo, las cortes seglares y eclesidsticas (el Santo Oficio) no se preocupaban mucho por el ejercicio
del erotismo femenino, incluyendo la masturbacién y el contacto entre mujeres, a menos de que se tratara de
una sospechada herejia. Esto, a pesar de que los manuales para confesores insistian en la naturaleza peligrosa'y
contaminadora de esa sexualidad (Tortorici 363). Es mds, costaba convencerlos de la posesién; crefan mucho
mds facilmente en la herejia, la blasfemia u otros crimenes semejantes. El archivo inquisitorial revela muchos
casos en los que se expresa una preocupacion por las actividades sexuales vedadas de sacerdotes. La causa contra
Bérbara de Echegaray y su confesor, Pedro Ferndndez Ibarraran, constituye un ejemplo de esta preocupacion,
debido a la conducta apropiada del confesor junto con el ejercicio de la herética falta de obediencia de la
penitente y la represién de la sexualidad femenina.

Barbara de Echegaray, ¢ilusa, poseida o tentadora?

La causa de Bérbara de Echegaray ¢jemplifica la aplicacién del vinculo entre el cuerpo femenino, la sexualidad
y la acusacién de tener relaciones intimas con el diablo. Aunque el proceso ocurrié a fines del siglo XVIII,
cuando ya estaban entrando las nuevas corrientes filoséficas de la Ilustracion en la Colonia, el texto refleja mas
la versién de la cosmovision catdlica normalizada en el siglo y medio anterior. Si bien el archivo del proceso
(fechado en 1785, 1792y 1796) consta de miles de folios, compuestos por multiples voces individuales medio
escondidas en la retérica y las férmulas convencionales, queda claro el intento por desacreditar a la acusada
con base en su pacto (sexual) con el demonio y en sus supuestas relaciones ilicitas con el confesor. O sea, a
Echegaray se la construye como la arquetipica mujer mala y sexualizada, lo cual se ve vinculado a otros rasgos
percibidos como “peligrosos’, como la soberbia, la vanidad y la falta de obediencia; de hecho, se le acusa de ser
“directora de si misma”. Obviamente, se nota més este impetu que busca conectar la serie de cargos tipicos del
contexto en la “Acusacién” del fiscal, pero la argumentacion de otros oficiales y de muchos testigos, embebidos
en el sistema burocritico basado en la ideologfa imperial religiosa, también refleja esa vehemencia.

En torno al tema de los demonios y a otros motivos recurrentes, sobresale en la causa de Echegaray una
de las caracteristicas mds notorias del archivo inquisitorial en cuanto a su lectura: la constante repeticién de
ciertas anécdotas y eventos que permiten establecer la culpabilidad de la acusada a través del testimonio de
testigos, ademds de calificaciones, acusaciones ¢ interrogatorios. Es como si la repeticién misma probara que
el crimen es cierto o como si la lista de cargos y ejemplos de cada uno, que aparece transcrita en cada categoria
del documento, erigiera una casi indestructible muralla de palabras que la acusada intenta derrumbar con



Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

un discurso que vacila entre las férmulas necesarias para ser escuchada y la afirmacién de su individualidad.
Tampoco hay que olvidar que no se proseguia con el proceso, sino hasta después de que decidiera el Tribunal
que la acusada era culpable. La repeticidn de palabras y de situaciones predecibles, entonces, recalca la culpa
ya aceptada como fait accompli. En el caso de Echegaray, las anécdotas repetidas incluyen: la historia de un
cura agonizante, la escritura de una cédula con el Demonio, la Vida escrita por el confesor, la irregularidad de
su relacion con ély el maltrato ejercido por la madre. El discurso gira alrededor de estos temas, enfocdndose
en la profusion de sangre, la observancia de las normas religiosas, la cuestién de la obediencia y el tormento
(ya fuera verdadero o fingido) al que la sometieron los demonios.

Es curioso que la acusada misma y el fiscal hayan estado de acuerdo al proponer que ella no estaba
endemoniada. Echegaray se vale de un discurso formulado en el cual repite que ella es demasiado ignorante
de las cuestiones religiosas y teoldgicas como para saber con certidumbre qué le pasa, mientras que Prado
y Ovejero sugiere repetidas veces que aquello de estar poseida por el demonio es una manipulacién mujeril
maliciosa que busca engrandecer a la hablante. El fiscal, por ejemplo, repite que Echegaray e Ibarraran
cubrieron “las mas torpes impurezas con el pretexto de que eran violencias del Diablo” (f. 150r, cap. 73).”
Ademas, insiste, en el capitulo 39, en que, cuando dos sacerdotes la exorcizaron, era natural que no tuvieran
éxito: “El Demonio no hizo caso de sus Exorcismos; por que como no habia mas diablo, o a lo menos diablo
mayor que esta muger”. Es decir, la acusada, al fin y al cabo mujer, es “el demonio”.

El calificador estd seguro de que la acusada no exhibe las sefiales de estar endemoniada, como hablar en
lenguas extranas, saber “sciencias” nunca aprendidas y revelar las cosas ocultas que no pueden saberse por la
verdad natural. Dice que

ninguna de estas se leen toda la relacion de la vida de Barbara [...] careciendo de estos signos caracteristicos de la legitima,
verdadera obsesion, debemos creer, que lejos de ser cierta, era aparentada por la malicia de esta mujer, para verificar sus

depravados fines. (f. 31r)

Ellave como la seductora del confesor, pues solfa “coger lamano de el Padre, y aplicarselaa su pecho, vientre,
yempeine” (f. 36v). Y conecta sus avances sexuales con su condicién de mujer alborotadora y hereje: “Barbara
es una insigne embustera, hipdcrita, Impostora de visiones, revelaciones, seudo profetiza, profanadora de los
santos sacramentos de la Penitencia y Eucharistia, practica herege de los errores de Molinos, y demas sectarios
seudo Mysticos” (f. 36r).

Echegaray habia sido sometida al juicio del Santo Oficio antes de 1796, aunque fue reconciliada. En las
dos instancias, se nota el mismo escepticismo, en cuanto a la voluntad de la acusada. En la “Denuncia” del 19
octubre de 1792, por ejemplo, se dice que

el caso es tan extrano, y sus circu[n]stancias tan espantosas algunas, y otras tan admirables, que todo da motivo 4 sospechar
no haia en el alguna ficcion, o sea el fin de la muger que se supone pactista con el Demonio, herege casi hasta el grado de
Apostata, sacrilega de muchos afios, sucumba no pocas veces 4 un espiritu maligno, y rea de otros excesos, engafiar a este
confesor quiza para embrollarle en algunos de aquellos empefios que sabe forjar la astucia mujeril. (f. 11v)

Lo més notable de esta afirmacidn es que se acepta sin cuestionar la naturaleza engafiosa femenina, al
mismo tiempo que se duda si ha habido un pacto con el demonio. Otra vez, la mujer se vuelve el verdadero
y paradigmatico mal.

Por su parte, en la “Respuesta a la Acusacién” Echegaray a veces parece intentar probar que no tuvo trato
con el demonio y otras, confesar su participacién en una supuesta relacion con él. Atestigua haber hecho una
cédula con ¢l firmada con su propia sangre, atribuyendo su accién a “los malos tratamientos de su madre”.
Duda si estaba poseida o no; dice que lo tnico que sabe por cierto es que ha pasado por varios exorcismos
(véase, por ejemplo, f. 173r). En cuanto a sus movimientos corporales extraordinarios, mencionados por varios
testigos, los atribuye a su “grave epilepsia’, aunque dice que muchas personas los creyeron del demonio (f.
422v). Unos folios mas adelante, insiste en que fue su director quien tuvo la visidn de veintitrés demonios, no
clla; también, reitera que no es posible que el demonio le haya dado azotes con la cola (f. 432v).



Sacey Schlau. Magdalenas americanas: “ endemoniadas’ novohispanas ante la Inquisicion

Dado que se vefa al diablo como la contradiccidn encarnada (Risco 186), no es extrafio que la cuestion de
estar 0 no endemoniada haya creado reacciones tan profundamente ambivalentes. En el tardio siglo XVIII, ya
no se aceptaba sin cuestionar la posibilidad de que el demonio se metiera a toda hora hasta en los aspectos més
cotidianos de la vida. Ademds, como se menciond antes, en la tradicidn catdlica ascético-mistica los personajes
mds santos demostraban virtud y fortaleza de alma al resistir tentaciones de todo tipo, incluyendo las del
demonio. Eso significaba que el camino por el cual se podia aspirar a la santidad implicaba también dar batalla
contra Satands y salir triunfante de ese singular combate. Por eso, el concepto del libre albedrio tenfa un papel
tan importante.

A través de toda la relacién de esta causa, se hace referencia a las tentaciones de demonios o diablos, quienes
entran y salen del cuerpo de la acusada en multitudes, hablandole, atormenténdola, haciéndole dano fisico
y mental, empujindola, jugando con ella. Casi siempre, estos escenarios van acompanados de descripciones
sobre cémo el confesor intentaba “ayudarla”. En la descripcion, se establece una relacién intima entre la
posesion, la sexualidad y hasta la maternidad, como cuando describe cémo da a luz a demonios. La voz
del confesor refuerza la nocién de que los demonios se interesan demasiado en Bérbara de Echegaray; por
ejemplo, declara que “los Demonios diariamente le hablavan a esta y la mortificaban demasiado’, insistiendo
que fue ¢l quien logré sacarle el demonio del cuerpo (f. 17v). Por su parte, en el capitulo 97 de la “Acusacion’,
el fiscal afirma que “la experiencia que hay en la Iglesia de Dios de haber introducido el Demonio muchos
errores por medio de mugeres torpes y visionarias en cuio catalogo deve ocupar esta un lugar mui distinguido’,
por lo que combina los cargos de trato con el demonio, la debilidad inherente de la mujer y la calificacién de
Barbara como una ilusa con visiones falsas (Schlau, “Gendered” 165).

La relacion entre la acusada y su antiguo confesor, acusado también y preso en las cérceles secretas, recibe
bastante atencién. Los oficiales que ofrecen su opinién se dividen entre los que creen que Ibarraran es un iluso
y abusador, y los que lo suponen inocente y enganado. En su testimonio y en los fragmentos de la V7da de
Echegaray que él escribid, incluidos en los documentos del proceso, se puede ver que el confesor veia a Birbara
de Echegaray como una persona dotada de una espiritualidad extraordinaria.’ Describe sus visiones y las cree
verdaderas; por ejemplo, acepta como verdad que, cuando ella comulgaba, la hostia que consumia se convertia
en “llamita’, fuego que la quemaba (f. 17v). Ademds, la retrata en una batalla continua con demonios, como
cuando afirma “que apenas sobre si la cogieron a su cargo los Demonios, y como rabiosos la despedazaban las
carnes” (f. 143r), con lo cual hasta implica una imitatio, el sufrimiento en imitacién de la pasion de Jesucristo.
De paso, Ibarraran toma un papel protagénico, porque dice haber sacado demonios de la penitente (f. 17v).
Cuando insiste que Echegaray “llevava vida santa, y exemplar” (f. 14v), se puede intuir que él, su director
espiritual, se siente orgulloso de cémo influyé en la formacién de la penitente como un modelo religioso.

Ibarraran pinta la historia del sufrimiento, y de todo lo demds, en la Vida. Pero, para los inquisidores,
el acto de escribir este texto recalca la manera en que ambos, confesor y penitente, se han desviado del
estrecho camino de la ortodoxia. Para 1793, parece que Ibarraran habia dejado de confesar a Echegaray
porque, segtin su testimonio, “sabia estaba ya serena de sus anteriores inquictudes, y llevava una vida virtuosa,
y mui penitente” (f. 14v). Esto, a pesar de que el oficial encargado de enterarse mds de él y de buscar la
Vida cree que siguen viviendo juntos (f. 15v). Por cierto, Ibarraran afirma sin rodeos que escribié la Vida,
aunque tres clérigos le aconsejaron que la reprimiera. Los inquisidores, quienes quieren recoger el manuscrito
urgentemente, sospechan que la denuncia de Echegaray es falsa, “y toda una impostura fomentada por su
confesor don Pedro Fernandez Ibarraran” (f. 15r). Una vez que el calificador por fin lee la Vida, afirma que
los dos son culpables: “Es un testimonio el mas autentico de los criminales excesos de ambos” (£. 30r).

Aunque Ibarraran describe a Echegaray como una mujer santa, también la pinta como una seductora.
Declara, por ejemplo, que ella lo besé “por su propia voluntad” y que lo abrazé “estrechisimamente por su
eleccion, chuleando al Demonio al mismo tiempo [...] y con disimulo me aplicaba su mano a mi empeyne, para
que se me quitasen algunos movimientos sensuales” (f. 154 v). Como hemos notado anteriormente (Schlau,
Gendered 20), seria dificil dejar de notar que el confesor estaba ya excitado cuando ella lo tocd, pero en el



Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

testimonio se pasa por alto este hecho para enfocarse en la sexualidad tentadora de la acusada. En otra parte,
el confesor también afirma que, en una ocasién, “timida me dijo que la mirara como Esposa de JesuChristo, y
que no la tocase en el cuerpo” (f. 462v), implicando cierta resistencia de Echegaray a sus avances sexuales.

Ibarraran no es el tnico anunciador de Echegaray como una tentadora. En la relacién de la causa, ella
se vuelve el modelo de la naturaleza débil, malvada y sexualizada de las mujeres en general. El fiscal declara
que “el Demonio no hizo caso de sus exorcismos, por que como no habia mas diablo, o lo menos diablo
mayor que esta muger, quiso reservar estos triunfos a su Director” (f. 139r). En 1792, la primera vez que
Echegaray fue llamada ante los inquisidores, el fiscal habia dicho lo mismo (f. 11v). Esta actitud es un lugar
comun; de hecho, el confesor habia declarado que “havia oido contar, que dona Barbara de Eschegaray
estaba poseida del Demonio, pero que como los autores de esto eran mugeres, no le daba credito” (f. 18r).
Y el calificador, quien asocia la sexualidad desbordada con sectas herejes —flagelantes, beguardos, beguinas,
dulcinistas, alumbrados, molinismo— lallama “Magdalena Americana” (f. 35r). Se nota en todos estos dichos
la ideologfa hegemoénica que percibe a la mujer como una vasija débil que el demonio fécilmente puede
llenar con sus pensamientos y acciones malvados. En la conexién de esa debilidad con grupos religiosos
histéricos considerados como heterodoxos, el calificador demuestra que la Iglesia catélica seguia pendiente
de su misién evangelizadora en las colonias. Ademas, la expectativa de la existencia de estos grupos justificaba
el funcionamiento del Tribunal, encargado de asegurar la ortodoxia religiosa.

Los demonios y los oficiales eclesidsticos parecen compartir la misma ideologia hegeménica novohispana
en cuanto a la penitente. Se sugiere que los primeros se aprovechan de su sexualidad, a menudo penetréndola
una cantidad de veces barroca, con el resultado de que queda “embarazada” y da aluz a un nimero ambiguo de
demonios (que flucttia entre 3y 254), aspecto que vincula la sexualidad con la maternidad (véase, por ¢jemplo,
f. 150v). Los jueces del proceso repiten en la sentencia una frase que resume su perspectiva sobre Echegaray,
diciendo que muestra una “endemoniada fecundidad” (f. 462r).% La acusada parece reforzar esa versién de sus
acciones cuando confiesa haber llamado al demonio (bajo el nombre de Amasio), “ofreciendole su cuerpo, y
alma por que no le faltase amante” (f. 429v). El fiscal enfatiza sobre todo la manera sexual en la que la tratan
los demonios; describe con bastante detalle las relaciones fisicas que tuvo con ellos. Afirma, por ejemplo, que
los diablos entraban y salfan de su cuerpo por el érgano “por donde mas ofendio a Dios” (ff. 160v-160r).

El relato de la percibida entrega de Bérbara de Echegaray al demonio y sus subditos la vincula no solo
a su sexualidad, sino también a la violencia que ha sufrido. Ella dice haber buscado al demonio por el mal
tratamiento que le daba su madre (quien abuso fisicamente de su hija, segin declara la acusada). Ademds,
habla de la disciplina diaria que le daba el confesor, en forma de azotes. Los demonios también la violentaban.
El fiscal cuenta que Echagaray ha visto demonios “en figura de hombres desonestos, hablando, y executando
las mayores impurezas, con tormentos de golpes, y mordidas de perros, planchas ardiendo aplicandolas a sus
carnes” (f. 140r); ademds, la golpearon tanto por escribir la Vida que cuando “la dieron tan fuerte golpe en
la cabeza [...] caio en el suelo atolondrada” (f. 143r).

El caso de Bérbara de Echegaray ilumina cdmo se transforman el deseo, la enfermedad (se le hincha el ttero,
se le inflama el sistema digestivo, dice sufrir de epilepsia) y la violencia cotidiana experimentada en relaciones
intimas, en hechos y actos interpretados con el lenguaje y los conceptos religiosos para esclarecer y reforzar la
ideologia hegeménica. Cabe decir que hay otros ejemplos; aparecen muchas més acusadas de tener un pacto
con el demonio y otras herejias en el archivo inquisitorial.

Dos causas, una de la acusada Marina de San Miguel del comienzo del siglo XVII y otra de la acusada
Ana de Rodriguez de Castro y Aramburu del comienzo del siglo XIX, siguen un patrén similar al proceso
de Echegaray. La primera, cuyo proceso ocurrié més de un siglo antes que el de Echegaray, se vio procesada
por endemoniada, entre otros cargos. Se clarifica que, para los jueces eclesiasticos, el contacto sexual con el
demonio fue el ¢je central de la herejia: la acusada se volvié una tentadora de él: “Avia venido en polucion
incitada del demonio que se le aparegia en Angel de Luz, diciendo que no peccava en hazerlo [...] el dicho
demonio se le avia aparecido en figura de Christo nuestro redemptor” (f. 420r). Del panteén de diablos



Sacey Schlau. Magdalenas americanas: “ endemoniadas’ novohispanas ante la Inquisicion

conocidos, este tiene nombre y raza especificos —“El demonio con quien avia tenido copula carnal era
sathanas de lalegion de los seraphines y que tanbien la perseguian Barrabas y Berzebu” (f. 421v)—. El ntimero
de diablos refleja la aceptacién de que no solo estaban en todas partes, sino que ademas ella debia tenerles
miedo.

Mucho mis tarde, en el periodo colonial, el 21 de noviembre de 1801, es decir, pocos afios después del
proceso de Echegaray, Ana de Aramburu, otra acusada de ilusa, hereje y mujer alborotada, aparece (bajo
mandato de su confesor) ante el Tribunal (25).> Hacfa unos meses, su antiguo confesor, Fray Francisco de Jests
Mariay Joseph, habia escrito una carta llaméndola endemoniada y comparindola con Magdalena de la Cruz,
porque el demonio fingi6 en ella ser el espiritu de Dios (29).° Aramburu era otra de las muchas mujeres de
barrio consideradas como santas; las expresiones publicas de éxtasis y las enfermedades, como arrojar sangre
por la boca, convencieron al clérigo de considerarla como poseida por el demonio.

Uno de los testigos, Marfa de la Merced Alvarez, quien vivié con Aramburu por dos meses, afirmé que la
acusada le dijo que se le habia aparecido el demonio “en figura del Santo Nifio y que teniéndolo ella aquella
noche en las manos tomé su horrorosa figura y se le desapareci6” (49). El demonio se le representaba todas las
noches en forma de animal, como, por ¢jemplo, una ardilla (158) o una vibora (80). Una noche, los diablos
jugaron con sus pies y estiraron las sébanas (81). Otro testigo declaré que le habia dicho Aramburu que,
trabajando en un hospital, ayudé a dos endemoniadas a sosegarse y buscar reconciliarse con la Iglesia (78).
En la “Acusacién’”, se menciona que insistié que habia expelido a demonios del cuerpo de una mujer y salvado
a unas almas del purgatorio (119). Pero en los documentos se notan las mismas dudas sobre la posesién que
se vieron en relacién con Echegaray: el calificador, por ejemplo, insiste en que, “si fuera movida del espiritu
maligno, errarfa muchos menos de lo que suele errar en sus anuncios” (133).

El testimonio de Marfa de la Encarnacién Mora, una antigua companera de Aramburu, también recalca su
relacién con el demonio. Es posible que su intimidad con ¢l fuera una manera de intentar conseguir una mejor
posicion socioecondmica que la que le fue permitida dado su género sexual y clase. Declaré que Aramburu
le decfa que desde nifa “le hacia la tortillita al demonio, se la ponia al comal y se le desaparecia” (157) y
que siempre habia preferido al demonio a las figuras santas. Mora también hizo un pacto con el demonio
(164), aunque les aseguré a los jueces que solo lo veia cuando visitaba a Aramburu (164). Describi6 su trato
con el enemigo asi: “Adorabamos al demonio y lo incensébamos [...]. Tenfa al demonio en estampa tras de la
puerta, también alos pies de la cama [....]. Proferfamos jviva el demonio y muera Jests!” (164). Y admitié haber
viajado con él. Es mds, dijo haberse casado con el demonio y habérsele entregado en la Iglesia: “Me retiraba
a la iglesia a estar allf en delectaciones deshonestas y accesos con el demonio” y “me casé con Satands” (165).
Al aceptar responsabilidad por el pecado de la relacidn fisica sexual con el “enemigo”, también afirma su libre
albedrio y papel activo cuando habla en primera persona del matrimonio. Al darle alma, cuerpo y corazén,
él le correspondié con naguas, dinero y fruta (166), bienes de valor econdémico para su sustento y presencia
publica. Evidentemente, los inquisidores se fijaron en la influencia de Aramburu en otras mujeres, una de las
razones por la que la llamaron “alborotada”; sus compafieras definfan la espiritualidad y las practicas religiosas
que compartian, un proceder demasiado independiente en opinién de los oficiales eclesiasticos.

En la Nueva Espafia (y otras colonias), las mujeres acusadas de tener un pacto con el demonio, en
combinacién con otros crimenes religiosos, se veian en una posicién ambigua ante el juicio de los oficiales
inquisitoriales. Por una parte, se las juzgaba por no conformarse con los preceptos sociales y religiosos
hegemoénicos, mientras que, por otra parte, ellas buscaban transcender, descifrar la frontera borrosa entre la
ortodoxia y la heterodoxia, entre la obediencia y la voluntad individual. Algunas fracasaban en obtener un
equilibrio que fuera aprobado por los que tenfan poder y mantenian el control sobre las normas aceptadas
para su género, clase y etnia. Pero su esfuerzo, documentado en el enorme archivo inquisitorial, nos ilumina
sobre los mecanismos coloniales de dominio social y religioso vigentes, y la manera en que ciertas personas
(¢ordinarias?) buscaron sobrevivir y progresar dentro de esas restricciones.



Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Agradecimientos
Le agradezco muchisimo a Silvia Ruiz Tresgallo, quien leyd, comenté y mejord con sus sugerencias este ensayo.
Referencias

Alberro, Solange. “Herejes, brujas y beatas: mujeres ante el tribunal del Santo Oficio de la Inquisicién en la Nueva
Espana”. Presenciay transparencias: la mujer en la historia de México, editado por Carmen Ramos Escandén ez al.,

Colegio de México, 1987, pp. 79-94.
---Inquisicion y sociedad en México 1571-1700, traducido por Solange Alberro, Fondo de Cultura Econdmica, 1988.

---. “La sexualidad manipulada en Nueva Espana: modalidades de recuperacién y de adaptacion frente a los tribunales
eclesidsticos”. Familia y sexualidad en Nueva Espaiia, editado por Gabriela Becerra E., Fondo de Cultura
Econémica, 1982, pp. 238-257.

Bracamonte Allain, Jorge. “Los nefandos placeres de la carne. La iglesia y el estado frente a la sodomia en la Nueva
Espana, 1721-1820". Debate Feminista, n.° 18, octubre de 1998, pp. 393-415. https://jstor.org/stable/4262538
7. Consultado el 18 de octubre de 2018.

Bravo, Dolores y Alejandra Herrera, editoras. Ana de Rodriguez de Castro y Aramburu, ilusa, afectadora de santos, falsos
milagros y revelaciones divinas. Palacio de Bellas Artes / Universidad Auténoma Metropolitana, 1984.

Cervantes, Fernando. The Devil in the New World: The Impact of Diabolism in New Spain. Yale University Press, 1994.

Few, Martha. “Women, Religion, and Power: Gender and Resistance in Daily Life in Late-Seventeenth-Century
Santiago de Guatemala”. Ethnobistory, vol. 42, n.° 4, otono de 1995, pp. 627-637.

Holler, Jacqueline. ““More Sins than the Queen of England’: Marina de San Miguel Before the Mexican Inquisition”
Women in the Inquisition: Spain and the New World, editado por Mary E. Giles, The Johns Hopkins University
Press, 1999, pp. 209-228.

Lavrin, Asuncién. “Sexuality in Colonial Mexico: A Church Dilemma”. Sexuality and Marriage in Colonial Latin
America, editado por Asuncién Lavrin, University of Nebraska Press, 1989, pp. 47-95.

Loreto Lépez, Rosalva. “The Devil, Women, and the Body in Seventeenth-Century Puebla Convents”. The Americas,
traducido por Sonia Lipsett-Rivera, vol. 59, n.° 2, octubre de 2002, pp. 181-199. https://jstor.org/stable/1008
534. Consultado el 24 de febrero de 2019.

Marina de San Miguel. “Relacién de su causa”. Archivo General de la Nacién (AGN) (México), seccion Inquisicion,
vol. 210, exp. 3, 1601, ff. 307-430r.

Moncé Rebollo, Beatriz. “Demonios y mujeres: historia de una transgresion”. E/ Diablo en la edad moderna, editado
por Maria Tausiet y James S. Amelang, Marcial Pons, 2004, pp. 187-210.

Risco, Vicente. Satands. Historia del diablo. Edicions Xerais de Galicia, 1985.

Rosellé Soberdn, Estela. “La negociacion cotidiana: las manifestaciones del sentimiento de culpa y la busqueda del
perddn en la sociedad novohispana del siglo XVII”. As? en la tierra como en el cielo: manifestaciones cotidianas de
la culpa y el perdon en la Nueva Espaia de los siglos XV1 y XVII. Colegio de México, 2006, pp. 129-195. https:/
/jstor.org/stable/j.ctv47w9fb.7 Consultado el 11 del febrero de 2018.

Sarrién Mora, Adelina. Beatas y endemoniadas: mujeres heterodoxas ante la Inquisicion, siglos XVI a XIX. Alianza
Editorial, 2003.

Schlau, Stacey. Gendered Crime and Punishment: Women And/In the Hispanic Inquisitions. Brill, 2012.

---. “Gendered Crime and Punishment in New Spain: Inquisitional Cases Against ilusas”. Colonialism Past and Present,
editado por Félix Alvaro Bolados y Gustavo Verdesio. New York State University Press, 2001, pp. 151-173.
Shuger, Dale. “The Language of Mysticism and the Language of Law in Early Modern Spain”. Renaissance Quarterly,

vol. 68, n.° 3,2015, pp. 932-956.

Tambs, Lewis A. “The Inquisition in Eighteenth-Century Mexico”. The Americas, vol. 22, n.° 2, octubre de 1965, pp.
167-181.


https://jstor.org/stable/42625387
https://jstor.org/stable/42625387
https://jstor.org/stable/1008534
https://jstor.org/stable/1008534
https://jstor.org/stable/j.ctv47w9fb.7
https://jstor.org/stable/j.ctv47w9fb.7

Sacey Schlau. Magdalenas americanas: “ endemoniadas’ novohispanas ante la Inquisicion

Tortorici, Zeb. “Masturbation, Salvation, and Desire: Connecting Sexuality and Religiosity in Colonial Mexico”. Latin
American Sexualities, namero especial del Journal of the History of Sexuality, vol. 16, n.° 3, septiembre de 2007,
pp. 355-372.

Notas

Articulo de investigacién.

1 Solo es necesario pensar en la leyenda de San Antonio (251 d. C.-356 d. C.), considerado el primer monje catélico,
aunque nunca profesé como tal. Un ermitaio renombrado desde su época hasta hoy, se retiré al desierto, donde fue
torturado por demonios, pero él siguid resistiendo la tentacién; nunca cedié. Una larga y prolifica tradicién artistica
refleja la importancia de sus batallas para la cultura occidental catélica.

Las citas del manuscrito se transcribieron sin modernizar ni la ortografia, ni el uso de maytsculas, ni la puntuacion.
También se incluye toda la Vida, creo que en letra de Ibarraran, en el expediente.

Esta frase aparece también en el folio 153r.

Las pdginas citadas del proceso de Aramburu son tomadas de la edicién de Dolores Bravo.

Magdalena de la Cruz (1487-1560), una monja (y abadesa) franciscana, tuvo fama nacional (espafiola) de santa. Fue
admirada por figuras importantes de la Iglesia y del Estado (como, por ¢jemplo, Fray Luis de Osuna). Admitié en 1543
que sus visiones, estigmas y milagros eran falsos, productos del demonio, con quien habfa tenido trato desde los doce
afos. Fue procesada por la Inquisicién y condenada a la prisién perpetua en un convento de su orden en 1546; murié alli.

AN R W N

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cémo citar este articulo: Schlau, Stacey. “Magdalenas americanas: ‘endemoniadas’ novohispanas ante la
Inquisicién”. Cuadernos de Literatura, vol. 25, 2021. https://doi.org/10.11144/Javeriana.c]25.maen


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.maen



