
Dossier: Género y Colonialidades

Magdalenas americanas: “endemoniadas” novohispanas ante la Inquisición*
American “Magdalenas”: New Spain’s Possessed Women before the Inquisition

Stacey Schlau a
Universidad de West Chester, Estados Unidos
sschlau@wcupa.edu
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8286-7836

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.maen

Recibido: 01 abril 2019 
Aceptado: 01 junio 2019 

Publicado: 20 agosto 2021

Resumen:
La causa de Bárbara de Echegaray ejemplica la aplicación del vínculo del cuerpo femenino, la sexualidad y la acusación de tener 
relaciones íntimas con el diablo. El proceso se llevó a cabo a nales del siglo XVIII, cuando ya entraban las nuevas corrientes
losócas de la Ilustración en la Colonia, pero el texto reeja poco más que la versión de la cosmovisión católica ya normalizada en 
el siglo y medio anterior. En este ensayo, se analiza el choque entre la autoexpresión femenina y los preceptos que se predicaban en 
los sermones y que se enseñaban en el confesionario, en torno a la realidad percibida y al simbolismo del demonio como un elemento 
antagónico al progreso espiritual. Enfocándose en la gura de Bárbara de Echegaray, con referencia a otras castas coloniales en la 
Nueva España, se investiga el nexo genérico-sexual y las normas socioreligiosas, para revelar cómo se articula el libre albedrío cuando 
se confronta con la ideología eclesiástica hegemónica.
Palabras clave: cuerpo, demonio, Echegaray, Inquisición, mujeres, sexualidad.

Abstract:

e cause of Bárbara de Echegaray exemplies the bond between the female body, sexuality and the accusation of having intimate 
relationships with the devil. Although the process took place at the end of the 18th century, when the new philosophical currents 
of Enlightenment were already entering the Colony, the text reects little more than the version of the Catholic worldview already 
standardized in the previous century and a half. In this essay, we analyze the clash between female self-expression and the precepts 
that were preached in sermons an that were also taught in the confessional. In these discourses the symbolism of the devil was 
considered antagonistic to any spiritual process. Focusing on the gure of Bárbara de Echegaray, with reference to other colonial 
castes in the New Spain, we examine both, the sexual gender nexus as well as socio-religious norms, in order to reveal how free will 
is articulated when confronted with hegemonic ecclesiastical ideology.
Keywords: Body, devil, Echegaray, Inquisition, women, sexuality.

A través de todo el periodo colonial, era normal personicar las preocupaciones principales y corrientes
con el nombre y la gura de diablos, como una manera de concretizar y humanizar el miedo, la ira o
cualquier otro sentimiento de enajenamiento. Como en la edad temprana moderna la doctrina ortodoxa
aceptaba que todo ser humano compartiera una naturaleza pecadora (Roselló 129), se identicaba la carne
exclusivamente con el cuerpo y los sentidos, el lugar del reino preferido de Satanás (Cervantes 111). Una de las
acusaciones inquisitoriales más frecuentes contra las mujeres, en particular, y la que típicamente acompañaba
a las acusaciones de herejía enfocadas en la práctica religiosa, como ser judaizante o ilusa, era la de haber hecho
un pacto con el demonio. Naturalmente, dado que a la mujer se la veía como un ser estrechamente vinculado
con la carne y la tentación, los ociales del Santo Tribunal casi siempre asociaban el cargo combinado de
herejía y trato con el diablo con actos o pensamientos sexuales. Las acusadas de este crimen casi siempre eran
criollas, pobres y urbanas (Schlau, Gendered 30).

En la colonia novohispana, al mismo tiempo que se les aplicaban ciertas normas religiosas a todos,
se manifestaba una estricta jerarquización social.  Conjuntamente,  “las fronteras entre lo ortodoxo y lo

Notas de autor
a Autora de correspondencia. Correo electrónico: sschlau@wcupa.edu

https://orcid.org/0000-0001-8286-7836
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.maen


Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

heterodoxo nunca fueron muy claras en las formas cotidianas de vivir la religiosidad” (Roselló 194). Para el
siglo XVIII, la Ciudad de México tenía una población pobre muy grande; de esas personas, solo un tercio
más o menos tenía un empleo jo (Schlau, “Gendered” 153). Como había tanta diversidad y heterogeneidad
en los grupos humanos que constituían la sociedad colonial, “la ritualidad se convirtió en la mejor vía de
comunicación e interacción social posible” (Roselló 172), sobre todo en el contexto de una clasicación
determinada por la etnia, la raza, la clase y el género sexual. Pero, “contrariamente a lo que imponía el
orden formal, en la realidad cotidiana novohispana, lo que rigió fue la exibilidad moral promovida por la
posibilidad de conseguir la reconciliación con Dios” (Roselló 170). Este binomio, entre la ambigüedad en el
criterio de la implementación de lo aceptable y una estricta regulación del comportamiento, creó un espacio
en el cual era fácil confundir lo ortodoxo y lo heterodoxo.

El concepto de libre albedrío formó parte íntegra del catolicismo hispano colonial. Considerar que cada
sujeto tenía la capacidad de elegir signicaba abrir nuevos panoramas religiosos, mayormente cuando

la posibilidad de reconocer el error, recapacitar y arrepentirse abrió a los hombres un nuevo horizonte para levantarse y
continuar buscando la vida eterna [...] dentro de la emocionalidad barroca fueron perfectamente compatibles [...] el amor y
la esperanza en la redención divina y [...] el temor a Dios. (Roselló 132)

Resaltar la responsabilidad de cada persona por su propia salud espiritual creó un individualismo implícito
en cada acto ritual, a pesar de la fuerza con la que se subrayaba la necesidad de conformarse con la doctrina
enseñada en los sermones y el confesionario.

Precisamente por el énfasis que se hacía en la meta de reconciliación espiritual con los preceptos
eclesiásticos, en el Tribunal no se cuidaba mucho de lo humano material. Para los inquisidores, “el alma y
no el cuerpo del acusado era de primordial importancia. Los inquisidores se preocupaban por la posibilidad
de la condenación eterna para el recalcitrante, y por eso creían que la prisión o hasta la tortura eran de
segunda importancia” (Tambs 175; traducción propia). Más que nada, el Tribunal se enfocó en las acciones
y los pensamientos ordinarios, con la meta de asegurar la conformidad con la doctrina católica, tal como fue
interpretada por la jerarquía eclesiástica española. Se puede notar en el archivo de documentos un gran interés
por parte de los ociales inquisitoriales en la conformidad de acción y de pensamiento con la doctrina y las
reglas de conducta propagadas por la Iglesia.

La actitud colonial hegemónica veía la vida como una constante lucha contra Satanás, “una continua batalla
entre la conciencia y el deseo prohibido” (Roselló 130). Con esta idea como trasfondo, el concepto del libre
albedrío implicaba una participación activa en los preceptos y rituales de la Iglesia. Cada creyente se sabía
responsable de sus malas acciones; se daba a entender que el camino hacia la salvación o hacia la condena
dependía de la capacidad de escoger conscientemente. La misma oscilación entre actuar (y pensar) “bien”
o “mal” llevaba directamente a una constante percatación de la posibilidad del arrepentimiento, frente a la
tentación y el pecado (Roselló 161). Este proceso introspectivo se basó en el estrecho vínculo que había entre
la gracia y el libre albedrío de la doctrina tridentina y la esperanza de la vida eterna (Roselló 131).

El o la pecador/a debía prestarse al espectáculo de su propio arrepentimiento si quería alcanzar la salvación
y, de paso, ser considerada/o como hija/o de la Iglesia por el Tribunal. Por eso, las causas inquisitoriales daban
por sentado la capacidad humana de tomar decisiones conscientes.

La racionalidad del sujeto que daba testimonio, fuera testigo o acusado, y el libre albedrío de ese personaje
eran necesarios para explicar la intención de las acciones y de los pensamientos (Shuger 950). Además,
el medio de comunicación requería sacar memorias mediante la expresión oral, lo cual lo acercaba al
confesionario. Se transmitieron esas palabras articuladas al lenguaje escrito ocial, lo cual las acercaba a los
manuales y los sermones, al lenguaje burocrático de la Iglesia. Esto signicaba que el testimonio ante los jueces
inquisitoriales hacía las veces de puente entre lo oral-aural y lo escrito, distinguiéndolo algo del confesionario;
de paso, creó un catálogo de las preocupaciones colectivas.



Stacey Schlau. Magdalenas americanas: “endemoniadas” novohispanas ante la Inquisición

Cuando la acusada era una mujer, la cuestión del pecado, íntimamente vinculada con la transgresión 
religiosa y el espectro de la herejía, servía, sobre todo, como la base de la estructura, los mecanismos y 
la ideología del Santo Ocio, junto con la labor de sus ociales. Esto, a pesar de que el funcionamiento 
del Tribunal se veía bastante limitado por la extensión del territorio y la diversidad de grupos étnicos que 
debía controlar (Holler 212). Solange Alberro ha apuntado que la Inquisición mexicana, responsable de 
un vasto territorio que incluía México, Centroamérica, las islas del Caribe y las Filipinas, solo contó con 
dos inquisidores, un scal, un notario y un alcaide (Inquisición 30). Además, hubo muchas irregularidades, 
como papeles tirados y desordenados en el piso y charlas entre inquisidores y acusados durante los descansos, 
especialmente cuando aparecían mujeres (Inquisición 36).

Basándose no solo en la concepción peninsular de la mujer, sino también en la tradición prehispánica 
americana, el ambiente religioso-social reejaba solo una imagen hegemónica femenina construida alrededor 
de la pureza, la castidad y la inocencia. Se mantenía como sospechosa la sexualidad femenina. De ahí salía una 
responsabilidad femenina relacionada: “En la Nueva España, al ser las principales encargadas de conservar la 
tradición familiar y de promover el fervor religioso, las mujeres tuvieron la función central de mantener la 
cohesión social” (Roselló 146). El funcionamiento de la sociedad, entonces, dependía de la conformidad y la 
subordinación de las mujeres a la aceptada ideología, seglar y religiosa.

En este ensayo, se analiza el choque entre la autoexpresión femenina y los preceptos que se predicaban en los 
sermones y que se enseñaban en el confesionario en torno a la realidad percibida y al simbolismo del demonio 
como un elemento antagónico al progreso espiritual. Enfocándose en unas pocas acusadas novohispanas 
como ejemplo, y especialmente en la gura de Bárbara de Echegaray, se investiga el nexo genérico-sexual y 
las normas socioreligiosas para revelar cómo estas mujeres articulan su libre albedrío frente a la ideología 
eclesiástica. Mientras que los ociales eclesiásticos quieren retratar a Echegaray como la representante máxima 
de la debilidad y las pasiones femeninas, las cuales llevan a que la mujer, por ser mujer, sea la puerta de entrada 
normal para el diablo en su deseo de tentar a la humanidad para que peque, la acusada pretende construirse 
como un individuo, como una persona histórica que ha sufrido una vida llena de obstáculos, conictos y 
violencia que tenían como meta subordinarla. Su vida ejemplica la declaración de Martha Few: “Las mujeres 
coloniales se adueñaron de los discursos españoles políticos y religiosos y los volvieron a formar de maneras 
inesperadas para los colonizadores y la minoría selecta colonial” (634; traducción propia). El registro del 
Tribunal ofrece, como aspecto fundamental, un recuento de esa empresa.

Demonio(s) colonial(es)

Una preocupación principal del Tribunal giraba alrededor del demonio y, más especícamente, de su poder 
sobre la mujer. La historia católica reeja una tensión entre la acusación de posesión del diablo y el tema 
de la contienda contra la tentación en general, a menudo concretizada en la misma gura satánica. Es decir, 
aunque se veía el pacto con el diablo como un crimen religioso, muchas personas fueron consideradas como 
ortodoxas, precisamente porque pudieron resistir el llamado del pecado en su encarnación como demonio.1

En la edad temprana moderna, la ideología hegemónica religiosa armaba que el demonio funcionaba 
principalmente en el reino de los sentidos, no del intelecto. Como consecuencia del concepto normativo de 
la oposición entre el espíritu y el cuerpo, se consolidó el rechazo del cuerpo, idea relativamente nueva en 
aquel entonces; la doctrina cristiana tradicional había armado el valor intrínseco del cuerpo por débil que 
fuera. Concretamente, el temprano cristianismo armaba que, como representante de la resistencia humana 
a la voluntad de Dios, el repudio de la sexualidad no implicaba un rechazo del cuerpo, sino un medio por el 
cual se transformaba el cuerpo humano para que se uniera con el cuerpo de Jesucristo. En la edad temprana 
moderna, por primera vez, la doctrina ortodoxa identicaba la carne exclusivamente con el cuerpo y los 
sentidos, el lugar del reino preferido de Satanás (Cervantes 111). El catolicismo, que concibió el mundo



Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

con base en una serie de dualidades, veía al demonio como parte íntegra del plan divino. Como este último
representaba preocupaciones mundanas, en contraste con cuestiones espirituales, se constituía como una
manera de explicar sentimientos, pensamientos y acciones considerados como heterodoxos (Schlau, Gendered
97). La desconanza en lo sensual y su creciente identicación con lo demoníaco se convirtieron en una
cuestión ortodoxa y sin disputa de la época (Cervantes 110).

El desarrollo de conceptos asociados con el demonio en la época temprana moderna formó parte de un largo
proceso que enfrentaba la cultura de la magia y lo sobrenatural con una práctica religiosa cristiana que tendía
hacia la introspección y la internalización individual (Loreto 187). Sin embargo, Cervantes ha apuntado que
la obsesión con el demonio también coincidió con el establecimiento de los diez mandamientos como el
centro del sistema moral cristiano (cf. Loreto 187, n. 21). Arma Moncó Rebollo que, doctrinalmente, se
consideraba a Dios y a Satanás como una pareja inseparable (192). Se veía al demonio como la esencia de la
materialidad en oposición a la espiritualidad: “El espacio propio de la acción diabólica es el mismo espacio
vital del ser humano: la materia, el cuerpo” (Sarrión Mora 102). Para los novohispanos del siglo XVII,

el contacto y la convivencia con Satanás fueron realidades de todos los días [...]. Estos momentos de comunicación con
el Demonio, que no eran sino instantes de rebeldía, cansancio y profunda culpa ante la experiencia de anhelos y deseos
prohibidos, se expresaron siempre de dos maneras: el pacto y la batalla. (Roselló 159)

El demonio servía no solo como chivo expiatorio y como la personicación del mal, sino también como la
posibilidad de rebelarse contra las normas hegemónicas que gobernaban las expectativas del comportamiento
y del pensamiento de cada persona (Schlau, Gendered 99).

Para el tardío siglo XVII, el demonio era visto no solo como el enemigo primordial de Dios, sino también
como el adversario principal del statu quo (Cervantes 94). Los que habían hecho un pacto con el demonio
y se habían arrepentido encontraban más difícil que antes persuadir a los inquisidores de su veracidad y de
la necesidad de cumplir con las penitencias apropiadas (Cervantes 125). Es decir, no se aceptaba tanto la
explicación del demonio tentador; se atribuía la transgresión más bien a la voluntad individual.

Aunque a veces con menos fe en su existencia sobrenatural, en la América Latina colonial los demonios
aparecían por todas partes, pero sobre todo en el cuerpo y la mente de las mujeres (Schlau, Gendered 95). No
es accidental que en la mentalidad eclesiástica se asociara al demonio no solo con las llamadas hechiceras, sino
también con las que aspiraban a la santidad. Los trances podían ser de origen divino o la puerta por la cual
lograban entrar Satanás y sus súbditos en el cuerpo femenino (Schlau, Gendered 101). Por eso, casi siempre
se recurría al vínculo que había entre la sospecha del trato con el demonio y la de la sexualidad femenina
incontrolable, fundado no solo en la doctrina, sino también en la ideología cultural occidental.

La sexualidad femenina, desbordada y endemoniada

Sin duda, como tan claramente lo ha expresado Bracamonte, “la sexualidad es un espacio cultural privilegiado
en donde conuyen discursos, contenidos simbólicos, prácticas sociales y mecanismos del poder, que
reproducen a nivel microscópico el sentido y las relaciones de fuerza de una sociedad y una época” (393).
En la época colonial latinoamericana, la doctrina y las prácticas católicas regulaban las normas sociales
hegemónicas. La Iglesia se legitimó como institución de control del ámbito privado en la segunda etapa de
la colonia (1621-1720). El periodo se caracterizó por la rigidez de las normas y valores religiosos, por la
imposición de la delación como deber cristiano y por la constante sospecha. Dos mecanismos de control
importantes para alcanzar el n de la salvación del alma eran la práctica de la confesión y la insistencia en la
noción de pecado. Estas estructuras permitieron el registro de la vida privada de las personas, de su cuerpo y
de su sexualidad (Bracamonte 395). El eje conceptual del control de la sexualidad, como lo ha notado Lavrin,
era la denición de una situación considerada como pecaminosa si se revelaba la voluntad de la búsqueda de
placer en las actividades sexuales (52). La sexualidad y la religiosidad “a menudo se reforzaban, ya que hombres



Stacey Schlau. Magdalenas americanas: “endemoniadas” novohispanas ante la Inquisición

y mujeres a veces erotizaban y sexualizaban las imágenes y la iconografía religiosas” (Tortorici 357; traducción
propia). Es evidente que:

Para las mujeres y los hombres coloniales mexicanos, el deseo [...] era omnipresente. El deseo se manifestaba mediante el
hambre, la sed, la lujuria y la carnalidad, pero también a través de las formas igualmente comunes de la devoción, el rapto y
la religiosidad [...] los deseos en estas escenas espirituales funcionaban simbióticamente, inuyendo constantemente en las
decisiones, los actos y las creencias de individuos que a menudo simplemente intentaban vivir con deseos en conicto, las
enseñanzas de la Iglesia y las presiones cotidianas. (Tortorici 359; traducción propia)

Para beatas como Juana de los Reyes, la notoria terciaria franciscana de Querétaro acusada de estar
endemoniada ante la Inquisición en 1691, “una sexualidad activa y por ende culpable lograba disimularse bajo
el manto mismo de la religión” (Alberro, “Sexualidad” 240). Prueba la aseveración de Tortorici, quien, con
referencia al caso de Agustina Ruiz —procesada por el Tribunal en 1621 por masturbación ante imágenes
religiosas—, arma que “la división entre la obscenidad y los éxtasis religiosos más santos —ambos mediados
en el archivo histórico por los ltros coloniales y los procedimientos notariales— a menudo era borrosa” (371;
traducción propia). Para muchos creyentes, y en particular para las mujeres pobres, urbanas y criollas, era
difícil distinguir entre lo ortodoxo y lo heterodoxo en cuanto a la sexualización del anhelo de aliarse con una
entidad poderosa y abarcadora.

Sin embargo, las cortes seglares y eclesiásticas (el Santo Ocio) no se preocupaban mucho por el ejercicio
del erotismo femenino, incluyendo la masturbación y el contacto entre mujeres, a menos de que se tratara de
una sospechada herejía. Esto, a pesar de que los manuales para confesores insistían en la naturaleza peligrosa y
contaminadora de esa sexualidad (Tortorici 363). Es más, costaba convencerlos de la posesión; creían mucho
más fácilmente en la herejía, la blasfemia u otros crímenes semejantes. El archivo inquisitorial revela muchos
casos en los que se expresa una preocupación por las actividades sexuales vedadas de sacerdotes. La causa contra
Bárbara de Echegaray y su confesor, Pedro Fernández Ibarraran, constituye un ejemplo de esta preocupación,
debido a la conducta apropiada del confesor junto con el ejercicio de la herética falta de obediencia de la
penitente y la represión de la sexualidad femenina.

Bárbara de Echegaray, ¿ilusa, poseída o tentadora?

La causa de Bárbara de Echegaray ejemplica la aplicación del vínculo entre el cuerpo femenino, la sexualidad
y la acusación de tener relaciones íntimas con el diablo. Aunque el proceso ocurrió a nes del siglo XVIII,
cuando ya estaban entrando las nuevas corrientes losócas de la Ilustración en la Colonia, el texto reeja más
la versión de la cosmovisión católica normalizada en el siglo y medio anterior. Si bien el archivo del proceso
(fechado en 1785, 1792 y 1796) consta de miles de folios, compuestos por múltiples voces individuales medio
escondidas en la retórica y las fórmulas convencionales, queda claro el intento por desacreditar a la acusada
con base en su pacto (sexual) con el demonio y en sus supuestas relaciones ilícitas con el confesor. O sea, a
Echegaray se la construye como la arquetípica mujer mala y sexualizada, lo cual se ve vinculado a otros rasgos
percibidos como “peligrosos”, como la soberbia, la vanidad y la falta de obediencia; de hecho, se le acusa de ser
“directora de sí misma”. Obviamente, se nota más este ímpetu que busca conectar la serie de cargos típicos del
contexto en la “Acusación” del scal, pero la argumentación de otros ociales y de muchos testigos, embebidos
en el sistema burocrático basado en la ideología imperial religiosa, también reeja esa vehemencia.

En torno al tema de los demonios y a otros motivos recurrentes, sobresale en la causa de Echegaray una
de las características más notorias del archivo inquisitorial en cuanto a su lectura: la constante repetición de
ciertas anécdotas y eventos que permiten establecer la culpabilidad de la acusada a través del testimonio de
testigos, además de calicaciones, acusaciones e interrogatorios. Es como si la repetición misma probara que
el crimen es cierto o como si la lista de cargos y ejemplos de cada uno, que aparece transcrita en cada categoría
del documento, erigiera una casi indestructible muralla de palabras que la acusada intenta derrumbar con



Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

un discurso que vacila entre las fórmulas necesarias para ser escuchada y la armación de su individualidad.
Tampoco hay que olvidar que no se proseguía con el proceso, sino hasta después de que decidiera el Tribunal
que la acusada era culpable. La repetición de palabras y de situaciones predecibles, entonces, recalca la culpa
ya aceptada como fait accompli. En el caso de Echegaray, las anécdotas repetidas incluyen: la historia de un
cura agonizante, la escritura de una cédula con el Demonio, la Vida escrita por el confesor, la irregularidad de
su relación con él y el maltrato ejercido por la madre. El discurso gira alrededor de estos temas, enfocándose
en la profusión de sangre, la observancia de las normas religiosas, la cuestión de la obediencia y el tormento
(ya fuera verdadero o ngido) al que la sometieron los demonios.

Es curioso que la acusada misma y el scal hayan estado de acuerdo al proponer que ella no estaba
endemoniada. Echegaray se vale de un discurso formulado en el cual repite que ella es demasiado ignorante
de las cuestiones religiosas y teológicas como para saber con certidumbre qué le pasa, mientras que Prado
y Ovejero sugiere repetidas veces que aquello de estar poseída por el demonio es una manipulación mujeril
maliciosa que busca engrandecer a la hablante. El scal, por ejemplo, repite que Echegaray e Ibarraran
cubrieron “las mas torpes impurezas con el pretexto de que eran violencias del Diablo” (f. 150r, cap. 73).2

Además, insiste, en el capítulo 39, en que, cuando dos sacerdotes la exorcizaron, era natural que no tuvieran
éxito: “El Demonio no hizo caso de sus Exorcismos; por que como no había mas diablo, o a lo menos diablo
mayor que esta muger”. Es decir, la acusada, al n y al cabo mujer, es “el demonio”.

El calicador está seguro de que la acusada no exhibe las señales de estar endemoniada, como hablar en
lenguas extrañas, saber “sciencias” nunca aprendidas y revelar las cosas ocultas que no pueden saberse por la
verdad natural. Dice que

ninguna de estas se leen toda la relacion de la vida de Barbara [...] careciendo de estos signos caracteristicos de la legitima,
verdadera obsesion, debemos creer, que lejos de ser cierta, era aparentada por la malicia de esta mujer, para vericar sus
depravados nes. (f. 31r)

Él la ve como la seductora del confesor, pues solía “coger la mano de el Padre, y aplicarsela a su pecho, vientre,
y empeine” (f. 36v). Y conecta sus avances sexuales con su condición de mujer alborotadora y hereje: “Barbara
es una insigne embustera, hipócrita, Impostora de visiones, revelaciones, seudo profetiza, profanadora de los
santos sacramentos de la Penitencia y Eucharistia, practica herege de los errores de Molinos, y demas sectarios
seudo Mysticos” (f. 36r).

Echegaray había sido sometida al juicio del Santo Ocio antes de 1796, aunque fue reconciliada. En las
dos instancias, se nota el mismo escepticismo, en cuanto a la voluntad de la acusada. En la “Denuncia” del 19
octubre de 1792, por ejemplo, se dice que

el caso es tan extraño, y sus circu[n]stancias tan espantosas algunas, y otras tan admirables, que todo da motivo á sospechar
no haia en el alguna ccion, o sea el n de la muger que se supone pactista con el Demonio, herege casi hasta el grado de
Apostata, sacrilega de muchos años, sucumba no pocas veces á un espíritu maligno, y rea de otros excesos, engañar a este
confesor quiza para embrollarle en algunos de aquellos empeños que sabe forjar la astucia mujeril. (f. 11v)

Lo más notable de esta armación es que se acepta sin cuestionar la naturaleza engañosa femenina, al
mismo tiempo que se duda si ha habido un pacto con el demonio. Otra vez, la mujer se vuelve el verdadero
y paradigmático mal.

Por su parte, en la “Respuesta a la Acusación” Echegaray a veces parece intentar probar que no tuvo trato
con el demonio y otras, confesar su participación en una supuesta relación con él. Atestigua haber hecho una
cédula con él rmada con su propia sangre, atribuyendo su acción a “los malos tratamientos de su madre”.
Duda si estaba poseída o no; dice que lo único que sabe por cierto es que ha pasado por varios exorcismos
(véase, por ejemplo, f. 173r). En cuanto a sus movimientos corporales extraordinarios, mencionados por varios
testigos, los atribuye a su “grave epilepsia”, aunque dice que muchas personas los creyeron del demonio (f.
422v). Unos folios más adelante, insiste en que fue su director quien tuvo la visión de veintitrés demonios, no
ella; también, reitera que no es posible que el demonio le haya dado azotes con la cola (f. 432v).



Stacey Schlau. Magdalenas americanas: “endemoniadas” novohispanas ante la Inquisición

Dado que se veía al diablo como la contradicción encarnada (Risco 186), no es extraño que la cuestión de 
estar o no endemoniada haya creado reacciones tan profundamente ambivalentes. En el tardío siglo XVIII, ya 
no se aceptaba sin cuestionar la posibilidad de que el demonio se metiera a toda hora hasta en los aspectos más 
cotidianos de la vida. Además, como se mencionó antes, en la tradición católica ascético-mística los personajes 
más santos demostraban virtud y fortaleza de alma al resistir tentaciones de todo tipo, incluyendo las del 
demonio. Eso signicaba que el camino por el cual se podía aspirar a la santidad implicaba también dar batalla 
contra Satanás y salir triunfante de ese singular combate. Por eso, el concepto del libre albedrío tenía un papel 
tan importante.

A través de toda la relación de esta causa, se hace referencia a las tentaciones de demonios o diablos, quienes 
entran y salen del cuerpo de la acusada en multitudes, hablándole, atormentándola, haciéndole daño físico 
y mental, empujándola, jugando con ella. Casi siempre, estos escenarios van acompañados de descripciones 
sobre cómo el confesor intentaba “ayudarla”. En la descripción, se establece una relación íntima entre la 
posesión, la sexualidad y hasta la maternidad, como cuando describe cómo da a luz a demonios. La voz 
del confesor refuerza la noción de que los demonios se interesan demasiado en Bárbara de Echegaray; por 
ejemplo, declara que “los Demonios diariamente le hablavan a esta y la morticaban demasiado”, insistiendo 
que fue él quien logró sacarle el demonio del cuerpo (f. 17v). Por su parte, en el capítulo 97 de la “Acusación”, 
el scal arma que “la experiencia que hay en la Iglesia de Dios de haber introducido el Demonio muchos 
errores por medio de mugeres torpes y visionarias en cuio catalogo deve ocupar esta un lugar mui distinguido”, 
por lo que combina los cargos de trato con el demonio, la debilidad inherente de la mujer y la calicación de 
Bárbara como una ilusa con visiones falsas (Schlau, “Gendered” 165).

La relación entre la acusada y su antiguo confesor, acusado también y preso en las cárceles secretas, recibe 
bastante atención. Los ociales que ofrecen su opinión se dividen entre los que creen que Ibarraran es un iluso 
y abusador, y los que lo suponen inocente y engañado. En su testimonio y en los fragmentos de la Vida de 
Echegaray que él escribió, incluidos en los documentos del proceso, se puede ver que el confesor veía a Bárbara
de Echegaray como una persona dotada de una espiritualidad extraordinaria.3 Describe sus visiones y las cree 
verdaderas; por ejemplo, acepta como verdad que, cuando ella comulgaba, la hostia que consumía se convertía 
en “llamita”, fuego que la quemaba (f. 17v). Además, la retrata en una batalla continua con demonios, como 
cuando arma “que apenas sobre si la cogieron a su cargo los Demonios, y como rabiosos la despedazaban las 
carnes” (f. 143r), con lo cual hasta implica una imitatio, el sufrimiento en imitación de la pasión de Jesucristo. 
De paso, Ibarraran toma un papel protagónico, porque dice haber sacado demonios de la penitente (f. 17v). 
Cuando insiste que Echegaray “llevava vida santa, y exemplar” (f. 14v), se puede intuir que él, su director 
espiritual, se siente orgulloso de cómo inuyó en la formación de la penitente como un modelo religioso.

Ibarraran pinta la historia del sufrimiento, y de todo lo demás, en la Vida. Pero, para los inquisidores, 
el acto de escribir este texto recalca la manera en que ambos, confesor y penitente, se han desviado del 
estrecho camino de la ortodoxia. Para 1793, parece que Ibarraran había dejado de confesar a Echegaray 
porque, según su testimonio, “sabia estaba ya serena de sus anteriores inquietudes, y llevava una vida virtuosa, 
y mui penitente” (f. 14v). Esto, a pesar de que el ocial encargado de enterarse más de él y de buscar la 
Vida cree que siguen viviendo juntos (f. 15v). Por cierto, Ibarraran arma sin rodeos que escribió la Vida, 
aunque tres clérigos le aconsejaron que la reprimiera. Los inquisidores, quienes quieren recoger el manuscrito 
urgentemente, sospechan que la denuncia de Echegaray es falsa, “y toda una impostura fomentada por su 
confesor don Pedro Fernandez Ibarraran” (f. 15r). Una vez que el calicador por n lee la Vida, arma que 
los dos son culpables: “Es un testimonio el mas autentico de los criminales excesos de ambos” (f. 30r).

Aunque Ibarraran describe a Echegaray como una mujer santa, también la pinta como una seductora. 
Declara, por ejemplo, que ella lo besó “por su propia voluntad” y que lo abrazó “estrechisimamente por su 
eleccion, chuleando al Demonio al mismo tiempo [...] y con disimulo me aplicaba su mano a mi empeyne, para 
que se me quitasen algunos movimientos sensuales” (f. 154 v). Como hemos notado anteriormente (Schlau, 
Gendered 20), sería difícil dejar de notar que el confesor estaba ya excitado cuando ella lo tocó, pero en el



Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

testimonio se pasa por alto este hecho para enfocarse en la sexualidad tentadora de la acusada. En otra parte,
el confesor también arma que, en una ocasión, “timida me dijo que la mirara como Esposa de JesuChristo, y
que no la tocase en el cuerpo” (f. 462v), implicando cierta resistencia de Echegaray a sus avances sexuales.

Ibarraran no es el único anunciador de Echegaray como una tentadora. En la relación de la causa, ella
se vuelve el modelo de la naturaleza débil, malvada y sexualizada de las mujeres en general. El scal declara
que “el Demonio no hizo caso de sus exorcismos, por que como no había mas diablo, o lo menos diablo
mayor que esta muger, quiso reservar estos triunfos a su Director” (f. 139r). En 1792, la primera vez que
Echegaray fue llamada ante los inquisidores, el scal había dicho lo mismo (f. 11v). Esta actitud es un lugar
común; de hecho, el confesor había declarado que “havia oido contar, que doña Barbara de Eschegaray
estaba poseida del Demonio, pero que como los autores de esto eran mugeres, no le daba credito” (f. 18r).
Y el calicador, quien asocia la sexualidad desbordada con sectas herejes —agelantes, beguardos, beguinas,
dulcinistas, alumbrados, molinismo— la llama “Magdalena Americana” (f. 35r). Se nota en todos estos dichos
la ideología hegemónica que percibe a la mujer como una vasija débil que el demonio fácilmente puede
llenar con sus pensamientos y acciones malvados. En la conexión de esa debilidad con grupos religiosos
históricos considerados como heterodoxos, el calicador demuestra que la Iglesia católica seguía pendiente
de su misión evangelizadora en las colonias. Además, la expectativa de la existencia de estos grupos justicaba
el funcionamiento del Tribunal, encargado de asegurar la ortodoxia religiosa.

Los demonios y los ociales eclesiásticos parecen compartir la misma ideología hegemónica novohispana
en cuanto a la penitente. Se sugiere que los primeros se aprovechan de su sexualidad, a menudo penetrándola
una cantidad de veces barroca, con el resultado de que queda “embarazada” y da a luz a un número ambiguo de
demonios (que uctúa entre 3 y 254), aspecto que vincula la sexualidad con la maternidad (véase, por ejemplo,
f. 150v). Los jueces del proceso repiten en la sentencia una frase que resume su perspectiva sobre Echegaray,
diciendo que muestra una “endemoniada fecundidad” (f. 462r).4 La acusada parece reforzar esa versión de sus
acciones cuando conesa haber llamado al demonio (bajo el nombre de Amasio), “ofreciendole su cuerpo, y
alma por que no le faltase amante” (f. 429v). El scal enfatiza sobre todo la manera sexual en la que la tratan
los demonios; describe con bastante detalle las relaciones físicas que tuvo con ellos. Arma, por ejemplo, que
los diablos entraban y salían de su cuerpo por el órgano “por donde mas ofendio a Dios” (ff. 160v-160r).

El relato de la percibida entrega de Bárbara de Echegaray al demonio y sus súbditos la vincula no solo
a su sexualidad, sino también a la violencia que ha sufrido. Ella dice haber buscado al demonio por el mal
tratamiento que le daba su madre (quien abuso físicamente de su hija, según declara la acusada). Además,
habla de la disciplina diaria que le daba el confesor, en forma de azotes. Los demonios también la violentaban.
El scal cuenta que Echagaray ha visto demonios “en gura de hombres desonestos, hablando, y executando
las mayores impurezas, con tormentos de golpes, y mordidas de perros, planchas ardiendo aplicandolas a sus
carnes” (f. 140r); además, la golpearon tanto por escribir la Vida que cuando “la dieron tan fuerte golpe en
la cabeza [...] caio en el suelo atolondrada” (f. 143r).

El caso de Bárbara de Echegaray ilumina cómo se transforman el deseo, la enfermedad (se le hincha el útero,
se le inama el sistema digestivo, dice sufrir de epilepsia) y la violencia cotidiana experimentada en relaciones
íntimas, en hechos y actos interpretados con el lenguaje y los conceptos religiosos para esclarecer y reforzar la
ideología hegemónica. Cabe decir que hay otros ejemplos; aparecen muchas más acusadas de tener un pacto
con el demonio y otras herejías en el archivo inquisitorial.

Dos causas, una de la acusada Marina de San Miguel del comienzo del siglo XVII y otra de la acusada
Ana de Rodríguez de Castro y Aramburu del comienzo del siglo XIX, siguen un patrón similar al proceso
de Echegaray. La primera, cuyo proceso ocurrió más de un siglo antes que el de Echegaray, se vio procesada
por endemoniada, entre otros cargos. Se clarica que, para los jueces eclesiásticos, el contacto sexual con el
demonio fue el eje central de la herejía: la acusada se volvió una tentadora de él: “Avia venido en polucion
incitada del demonio que se le apareçia en Angel de Luz, diciendo que no peccava en hazerlo [...] el dicho
demonio se le avia aparecido en gura de Christo nuestro redemptor” (f. 420r). Del panteón de diablos



Stacey Schlau. Magdalenas americanas: “endemoniadas” novohispanas ante la Inquisición

conocidos, este tiene nombre y raza especícos —“El demonio con quien avia tenido copula carnal era 
sathanas de la legion de los seraphines y que tanbien la perseguían Barrabas y Berzebu” (f. 421v)—. El número 
de diablos reeja la aceptación de que no solo estaban en todas partes, sino que además ella debía tenerles 
miedo.

Mucho más tarde, en el periodo colonial, el 21 de noviembre de 1801, es decir, pocos años después del 
proceso de Echegaray, Ana de Aramburu, otra acusada de ilusa, hereje y mujer alborotada, aparece (bajo 
mandato de su confesor) ante el Tribunal (25).5 Hacía unos meses, su antiguo confesor, Fray Francisco de Jesús 
María y Joseph, había escrito una carta llamándola endemoniada y comparándola con Magdalena de la Cruz, 
porque el demonio ngió en ella ser el espíritu de Dios (29).6 Aramburu era otra de las muchas mujeres de 
barrio consideradas como santas; las expresiones públicas de éxtasis y las enfermedades, como arrojar sangre 
por la boca, convencieron al clérigo de considerarla como poseída por el demonio.

Uno de los testigos, María de la Merced Álvarez, quien vivió con Aramburu por dos meses, armó que la 
acusada le dijo que se le había aparecido el demonio “en gura del Santo Niño y que teniéndolo ella aquella 
noche en las manos tomó su horrorosa gura y se le desapareció” (49). El demonio se le representaba todas las 
noches en forma de animal, como, por ejemplo, una ardilla (158) o una víbora (80). Una noche, los diablos 
jugaron con sus pies y estiraron las sábanas (81). Otro testigo declaró que le había dicho Aramburu que, 
trabajando en un hospital, ayudó a dos endemoniadas a sosegarse y buscar reconciliarse con la Iglesia (78). 
En la “Acusación”, se menciona que insistió que había expelido a demonios del cuerpo de una mujer y salvado 
a unas almas del purgatorio (119). Pero en los documentos se notan las mismas dudas sobre la posesión que 
se vieron en relación con Echegaray: el calicador, por ejemplo, insiste en que, “si fuera movida del espíritu 
maligno, erraría muchos menos de lo que suele errar en sus anuncios” (133).

El testimonio de María de la Encarnación Mora, una antigua compañera de Aramburu, también recalca su 
relación con el demonio. Es posible que su intimidad con él fuera una manera de intentar conseguir una mejor 
posición socioeconómica que la que le fue permitida dado su género sexual y clase. Declaró que Aramburu 
le decía que desde niña “le hacia la tortillita al demonio, se la ponía al comal y se le desaparecía” (157) y 
que siempre había preferido al demonio a las guras santas. Mora también hizo un pacto con el demonio 
(164), aunque les aseguró a los jueces que solo lo veía cuando visitaba a Aramburu (164). Describió su trato 
con el enemigo así: “Adorábamos al demonio y lo incensábamos [...]. Tenía al demonio en estampa tras de la 
puerta, también a los pies de la cama [...]. Proferíamos ¡viva el demonio y muera Jesús!” (164). Y admitió haber 
viajado con él. Es más, dijo haberse casado con el demonio y habérsele entregado en la Iglesia: “Me retiraba 
a la iglesia a estar allí en delectaciones deshonestas y accesos con el demonio” y “me casé con Satanás” (165). 
Al aceptar responsabilidad por el pecado de la relación física sexual con el “enemigo”, también arma su libre 
albedrío y papel activo cuando habla en primera persona del matrimonio. Al darle alma, cuerpo y corazón, 
él le correspondió con naguas, dinero y fruta (166), bienes de valor económico para su sustento y presencia 
pública. Evidentemente, los inquisidores se jaron en la inuencia de Aramburu en otras mujeres, una de las 
razones por la que la llamaron “alborotada”; sus compañeras denían la espiritualidad y las prácticas religiosas 
que compartían, un proceder demasiado independiente en opinión de los ociales eclesiásticos.

En la Nueva España (y otras colonias), las mujeres acusadas de tener un pacto con el demonio, en 
combinación con otros crímenes religiosos, se veían en una posición ambigua ante el juicio de los ociales 
inquisitoriales. Por una parte, se las juzgaba por no conformarse con los preceptos sociales y religiosos 
hegemónicos, mientras que, por otra parte, ellas buscaban transcender, descifrar la frontera borrosa entre la 
ortodoxia y la heterodoxia, entre la obediencia y la voluntad individual. Algunas fracasaban en obtener un 
equilibrio que fuera aprobado por los que tenían poder y mantenían el control sobre las normas aceptadas 
para su género, clase y etnia. Pero su esfuerzo, documentado en el enorme archivo inquisitorial, nos ilumina 
sobre los mecanismos coloniales de dominio social y religioso vigentes, y la manera en que ciertas personas 
(¿ordinarias?) buscaron sobrevivir y progresar dentro de esas restricciones.



Cuadernos de Literatura, 2021, vol. 25, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Agradecimientos

Le agradezco muchísimo a Silvia Ruiz Tresgallo, quien leyó, comentó y mejoró con sus sugerencias este ensayo.

Referencias

Alberro, Solange. “Herejes, brujas y beatas: mujeres ante el tribunal del Santo Ocio de la Inquisición en la Nueva
España”. Presencia y transparencias: la mujer en la historia de México, editado por Carmen Ramos Escandón et al.,
Colegio de México, 1987, pp. 79-94.

---.Inquisición y sociedad en México 1571-1700, traducido por Solange Alberro, Fondo de Cultura Económica, 1988.
---. “La sexualidad manipulada en Nueva España: modalidades de recuperación y de adaptación frente a los tribunales

eclesiásticos”. Familia y sexualidad en Nueva España, editado por Gabriela Becerra E., Fondo de Cultura
Económica, 1982, pp. 238-257.

Bracamonte Allaín, Jorge. “Los nefandos placeres de la carne. La iglesia y el estado frente a la sodomía en la Nueva
España, 1721-1820”. Debate Feminista, n.º 18, octubre de 1998, pp. 393-415. https://jstor.org/stable/4262538
7. Consultado el 18 de octubre de 2018.

Bravo, Dolores y Alejandra Herrera, editoras. Ana de Rodríguez de Castro y Aramburu, ilusa, afectadora de santos, falsos
milagros y revelaciones divinas. Palacio de Bellas Artes / Universidad Autónoma Metropolitana, 1984.

Cervantes, Fernando. e Devil in the New World: e Impact of Diabolism in New Spain. Yale University Press, 1994.
Few, Martha. “Women, Religion, and Power: Gender and Resistance in Daily Life in Late-Seventeenth-Century

Santiago de Guatemala”. Ethnohistory, vol. 42, n.º 4, otoño de 1995, pp. 627-637.
Holler, Jacqueline. “‘More Sins than the Queen of England’: Marina de San Miguel Before the Mexican Inquisition”.

Women in the Inquisition: Spain and the New World, editado por Mary E. Giles, e Johns Hopkins University
Press, 1999, pp. 209-228.

Lavrin, Asunción. “Sexuality in Colonial Mexico: A Church Dilemma”. Sexuality and Marriage in Colonial Latin
America, editado por Asunción Lavrin, University of Nebraska Press, 1989, pp. 47-95.

Loreto López, Rosalva. “e Devil, Women, and the Body in Seventeenth-Century Puebla Convents”. e Americas,
traducido por Sonia Lipsett-Rivera, vol. 59, n.º 2, octubre de 2002, pp. 181-199. https://jstor.org/stable/1008
534. Consultado el 24 de febrero de 2019.

Marina de San Miguel. “Relación de su causa”. Archivo General de la Nación (AGN) (México), sección Inquisición,
vol. 210, exp. 3, 1601, ff. 307-430r.

Moncó Rebollo, Beatriz. “Demonios y mujeres: historia de una transgresión”. El Diablo en la edad moderna, editado
por María Tausiet y James S. Amelang, Marcial Pons, 2004, pp. 187-210.

Risco, Vicente. Satanás. Historia del diablo. Edicións Xerais de Galicia, 1985.
Roselló Soberón, Estela. “La negociación cotidiana: las manifestaciones del sentimiento de culpa y la búsqueda del

perdón en la sociedad novohispana del siglo XVII”. Así en la tierra como en el cielo: manifestaciones cotidianas de
la culpa y el perdón en la Nueva España de los siglos XVI y XVII. Colegio de México, 2006, pp. 129-195. https:/
/jstor.org/stable/j.ctv47w9fb.7 Consultado el 11 del febrero de 2018.

Sarrión Mora, Adelina. Beatas y endemoniadas: mujeres heterodoxas ante la Inquisición, siglos XVI a XIX. Alianza
Editorial, 2003.

Schlau, Stacey. Gendered Crime and Punishment: Women And/In the Hispanic Inquisitions. Brill, 2012.
---. “Gendered Crime and Punishment in New Spain: Inquisitional Cases Against ilusas”. Colonialism Past and Present,

editado por Félix Álvaro Bolaños y Gustavo Verdesio. New York State University Press, 2001, pp. 151-173.
Shuger, Dale. “e Language of Mysticism and the Language of Law in Early Modern Spain”. Renaissance Quarterly,

vol. 68, n.º 3, 2015, pp. 932-956.
Tambs, Lewis A. “e Inquisition in Eighteenth-Century Mexico”. e Americas, vol. 22, n.º 2, octubre de 1965, pp.

167-181.

https://jstor.org/stable/42625387
https://jstor.org/stable/42625387
https://jstor.org/stable/1008534
https://jstor.org/stable/1008534
https://jstor.org/stable/j.ctv47w9fb.7
https://jstor.org/stable/j.ctv47w9fb.7


Stacey Schlau. Magdalenas americanas: “endemoniadas” novohispanas ante la Inquisición

Tortorici, Zeb. “Masturbation, Salvation, and Desire: Connecting Sexuality and Religiosity in Colonial Mexico”. Latin
American Sexualities, número especial del Journal of the History of Sexuality, vol. 16, n.º 3, septiembre de 2007,
pp. 355-372.

Notas

* Artículo de investigación.
1 Solo es necesario pensar en la leyenda de San Antonio (251 d. C.-356 d. C.), considerado el primer monje católico,

aunque nunca profesó como tal. Un ermitaño renombrado desde su época hasta hoy, se retiró al desierto, donde fue
torturado por demonios, pero él siguió resistiendo la tentación; nunca cedió. Una larga y prolíca tradición artística
reeja la importancia de sus batallas para la cultura occidental católica.

2 Las citas del manuscrito se transcribieron sin modernizar ni la ortografía, ni el uso de mayúsculas, ni la puntuación.
3 También se incluye toda la Vida, creo que en letra de Ibarraran, en el expediente.
4 Esta frase aparece también en el folio 153r.
5 Las páginas citadas del proceso de Aramburu son tomadas de la edición de Dolores Bravo.
6 Magdalena de la Cruz (1487-1560), una monja (y abadesa) franciscana, tuvo fama nacional (española) de santa. Fue

admirada por guras importantes de la Iglesia y del Estado (como, por ejemplo, Fray Luis de Osuna). Admitió en 1543
que sus visiones, estigmas y milagros eran falsos, productos del demonio, con quien había tenido trato desde los doce
años. Fue procesada por la Inquisición y condenada a la prisión perpetua en un convento de su orden en 1546; murió allí.

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar este artículo: Schlau, Stacey. “Magdalenas americanas: ‘endemoniadas’ novohispanas ante la 
Inquisición”. Cuadernos de Literatura, vol. 25, 2021. https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.maen

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.maen



