
Artículos

“Un razonamiento bastardo”. La página, ese invisible receptáculo*
“A bastarda reasoning”. e Page, that Invisible Receptacle

Raúl Rodríguez Freire a
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Chile
rodriguezfreire@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5397-7443 Recibido: 27 julio 2021

Aceptado: 30 septiembre 2021
Publicado: 15 octubre 2022

Resumen:

Históricamente, la preocupación por la creación intelectual ha tendido a ocultar, de manera fetichista, el trabajo y la materialidad
necesarios para su circulación. Ello implica que se privilegia la mente o el genio del creador (pensando generalmente en términos
masculinos). En esta obliteración cae incluso la preocupación contemporánea por la materialidad, que suele pasar por alto su propia
materialidad, es decir, pasa por alto sus mismas condiciones contextuales y de producción. El presente ensayo reexiona sobre el
lugar de la página sobre la que el pensamiento se inscribe, pero, al mismo tiempo, explicitando que se lo hace desde una mano
articulada a un cerebro, a un cuerpo.
Palabras clave: página, materialidad, cuerpo, mano.

Abstract:

Historically, the concern for intellectual creation has tended to hide, in a fetishistic way, the work and materiality necessary for
its circulation. is implies that the mind or genius of the creator is privileged (generally thinking in masculine terms). In this
obliteration falls even the contemporary concern for materiality, which usually ignores its own materiality, that is, it ignores its
very contextual and production conditions. is essay reects on the place of the page on which the thought is inscribed, but, at
the same time, making explicit that it is done from a hand articulated to a brain, to a body.
Keywords: page, materiality, body, hand.

Damas y caballeros, el texto que tienen ustedes en las manos está impreso con

caracteres derivados de la cultura fenicia, modicados por griegos, romanos y por

escribas carolingios, y adoptados en el Renacimiento italiano; los numerales nos

llegaron de la antigua India a través de Arabia; el papel en el que está impreso es

una invención de los chinos que llegó a Occidente en el siglo VIII, cuando los árabes

tomaron prisioneros a algunos chinos que les enseñaron el arte de fabricar papel.

E.H. Gombrich, Tributos.

El “lugar”, el “sitio”, “aquello en lo que” las cosas aparecen, “sobre lo que” se maniestan, el “receptáculo”, la “matriz”, la “madre”,
la “nodriza”, todas esas formas nos hacen pensar en el espacio, que contiene a las cosas.

Derrida, La farmacia de Platón

a Autor de correspondencia. Correo electrónico: rodriguezfreire@gmail.com

Notas de autor

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.rbpi

https://orcid.org/0000-0002-5397-7443
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.rbpi


----1..ELCOMIENZODENUESTRAEXPOSICIÓNACERCADELUNIVERSOPORTANTODEBEES 
TARARTICULADODEUNAMANERAMÁSDETALLADAQUEANTESENTONCESDIFERENCIA 
MOSDOSPRINCIPIOSMIENTRASQUEAHORADEBEMOSMOSTRARUNTERCERTIPOADICI 
ONALENEFECTODOSERANSUFICIENTESPARALODICHOANTESUNOSUPUESTOCOMOM 
ODELOINTELIGIBLEYQUEESSIEMPREINMUTABLEELSEGUNDOCOMOIMAGENDELMOD 
ELOQUEDEVIENEYESVISIBLEENAQUELMOMENTONODIFERENCIAMOSUNATERCERAC 
LASEPORQUECONSIDERAMOSQUEESTASDOSIBANASERSUFICIENTESAHORASINEMBAR 
GOELDISCURSOPARECEESTAROBLIGADOAINTENTARACLARARCONPALABRASUNAES 
PECIEDIFÍCILYVAGAQUÉCARACTERÍSTICASYQUÉNATURALEZADEBEMOSSUPONERQ 
UEPOSEESOBRETODASLASIGUIENTELADESERUNRECEPTÁCULODETODALAGENERACI 
ÓNCOMOSIFUERASUNODRIZAAUNQUELODICHOESVERDADERODEBERÍAMOSHABLA 
RCONMAYORPROPIEDADACERCADEÉLLOQUENOESFÁCILENEFECTORECIBESIEMPRET 
ODOSINADOPTARENLOMÁSMÍNIMONINGUNAFORMASEMEJANTEANADADELOQUEEN 
TRAENELLADADOQUEPORNATURALEZASUBYACEATODOCOMOUNAMASAQUEPORSE 
RCAMBIADAYCONFORMADAPORLOQUEENTRAPARECEDIVERSAENDIVERSASOCASION 
ESYTANTOLOQUEINGRESACOMOLOQUESALESONSIEMPREIMITACIONESDELOSSERESI 
MPRESOSAPARTIRDEELLOSDEUNAMANERADIFÍCILDECONCEBIRDEMANERASIMILAR 
CUANDOUNRELIEVEHADESERDEUNAGRANVARIEDADELMATERIALENQUESEVAAREA 
LIZARELGRABADOESTARÍABIENPREPARADOSÓLOSICARECIERADETODASAQUELLASF 
ORMASQUEHADERECIBIRDEALGÚNLUGARPORLOTANTOESNECESARIOQUESEENCUE 
NTREEXENTODETODASLASFORMASLOQUEHADETOMARTODASLASESPECIESENSIMIS 
MOCOMOSUCEDEENPRIMERAINSTANCIACONLOSÓLEOSPERFUMADOSARTIFICIALME 
NTESEHACEQUELOSLÍQUIDOSQUEHANDERECIBIRLOSPERFUMESSEANLOMÁSINODO 
ROSPOSIBLELOSQUEINTENTANIMPRIMIRFIGURASENALGÚNMATERIALBLANDONOPE 
RMITENENABSOLUTOQUEHAYANINGUNAFIGURASINOQUELOAPLANANPRIMEROYLO 
DEJANCOMPLETAMENTELISOIGUALMENTECORRESPONDEQUELOQUEVAARECIBIRA 
MENUDOYBIENENTODASUEXTENSIÓNIMITACIONESDELOSSERESETERNOSCAREZCAP 
ORNATURALEZADETODAFORMASIAFIRMAMOSCONTRARIAMENTEQUEESUNACIERTA 
ESPECIEINVISIBLEAMORFAQUEADMITETODOYQUEPARTICIPADELAMANERAMÁSPAR 
ADÓJICAYDIFÍCILDECOMPRENDERDELOINTELIGIBLENONOSEQUIVOCAREMOSPLAT 
ONTIMEO
----2. ¿Por qué no vemos el espacio que contiene o soporta la/nuestra escritura? Por lo general, escribimos sobre 
materialidades sin ver la materialidad sobre la que lo hacemos. Incluso en autores que se preocupan por la 
composición química de los soportes, la química sobre la que inscriben preocupación se pasa por alto. Ref  le  
xionando sobre lo que Platón llamó la khōra (el “lugar”, el “sitio”, “aquello en lo que” las cosas aparecen, “sobre 
lo que” se manifiestan, el “receptáculo”, la “matriz”, la “madre”, la “nodriza”), coinciden en ello Julia Kristeva, 
Luce Irigaray, Judith Butler, entre otras. Platón habla de “un tercer género que es eterno, el del espacio, que no 
admite destrucción, que proporciona un sitio a todo lo que nace, él mismo es captable por medio de un 
razonamiento bastardo sin la ayuda de la sensación, creíble con esfuerzo” (Timeo 52a-b). ¿Cómo entonces ver el 
espacio que contiene las cosas? Jacques Derrida lo ha intentado en varios momentos, resaltando Glas/Clamor y 
“La doble sesión”, aunque ya en uno de sus primeros libros, De la gramatología, lo explicitaba: “El espacio de la 
escritura no es un espacio originariamente inteligible. Sin embargo, comienza a devenirlo desde el origen, 
es decir, desde que la escritura, como toda obra de signos, produjo en él la repetición y, por tanto, la 
idealidad” (364). Así que la página cobra visibilidad una vez que comenzamos a taparla de 
inscripciones. Pero entonces uno se pregunta, como en voz alta, si no es a medida que vamos escribiendo que 
vamos borrando. ¿Borrando qué? ¿El espacio en blanco, inteligibilizándolo? ¿O es al revés? ¿A medida que 
borramos es que vamos escribiendo? Y la lectura, ¿borra o llena? “La supeficie de la página, la extensión del 
pergamino o de cualquier otra sustancia receptora se distribuye diferentemente según se trate de escritura 

Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691



o de lectura”, dice (traducido) Derrida, y agrega: “Cada vez se prescribe una economía original” (363).
¿Cuál es entonces la economía de una página? ¿Es la misma para cada página? ¿Quién o cómo (se) prescribe?
“En el primer caso, [el de la escritura,] y durante toda una época de la técnica, aquélla debía ordenarse al
sistema de la mano. En el segundo caso, y durante la misma época, al sistema del ojo. En ambos casos, se
trata de un recorrido lineal y orientado, cuya orientación no es indiferente y reversible dentro de un medio
homogéneo” (363). Posiblemente esta linealidad esté dada por la contabilidad a la que fue sometida la
escritura en su subsunción administrativa. Ahora bien, si, como agrega solo unas líneas más adelante
Derrida, “nuestra escritura y nuestra lectura están masivamente determinadas aún por el movimiento de la
mano” (363), entonces debemos reparar en ese órgano gracias al cual escribimos y comenzar por ahí la re
exión sobre el cuerpo del pensamiento.
----3. Entonces... una mano. No vayas muy lejos, lectora, lector, y piensa en la misma mano con la que
sostienes este texto o mueves, además de tus ojos, el cursor para leerlo. Es la mano con la que escribimos o
tecleamos, es decir, menos incluso, un dedo, finger en inglés, y de ahí a la cción, que en el presente activo
del latín se escribe fingō, y fingere en presente innitivo, hasta llegar a dar con el supino fictum. ¡Qué
hermosa e inesperada coincidencia! Pensamos con las manos porque es con los dedos que moldeamos, con
guramos, plasmamos la materia que nos rodea, incluyendo el trabajo con la real página virtual, y sigo
“plasmamos”, pues plasma es el término con el que los griegos entendían cción: πλάσμα, “gura”, de
πλάσσω, formar, modelar. Como refuerzo o “prueba” de esta hermosa línea etimológica podemos recurrir al
dedo francés, doigt, cercano, muy cercano a cción en indoeuropeo ding, proveniente de deig, amasar
(rodríguez freire 2020). No solo olvidamos la página, también nuestro cuerpo, porque el trabajo manual
recuerda lo artesanal, lo material, denigrado por Platón y de ahí en adelante, a favor del etéreo mundo de las
ideas. De manera que caemos en la más conservadora de las metafísicas, al obliterar lo material que articula y
constituye, que le da forma a nuestro pensamiento. De aquí que quizá sea más apropiado hablar de i-
material, término que tomo prestado del crítico y escritor brasileño Evando Nascimento, que lo acuñó para
referir: “las muchas convergencias entre lo real y lo virtual, o lo material y o inmaterial, lo empírico y lo
transcendental, lo sensible y lo inteligible” (6). Pero el trabajo de Nascimento brilla como una luciérnaga
rodeada de luces articiales, por lo que la materialidad sigue obliterada, como si se tratara de algo que no
merece consideración. El nombre de Hefesto parece no haberse extinguido en sus implicancias: cojo,
sudoroso, denigrado y ridiculizado, dios del fuego y la forja, artesano. André Leroi-Gourhan lo señaló
tempranamente: “La civilización reposa sobre el artesano y la situación de éste en el dispositivo funcional
corresponde a unos hechos que el etnólogo [y la cultura en general] ha denido muy incompletamente. Su
función es, entre las demás fundamentales, la que menos se presta a las valoraciones honorícas” (153). El
artesano, por tanto, siempre “gura en segundo plano”, porque recuerda precisamente el cuerpo, la materia,
la suciedad y el sudor de su trabajo. “En relación a la ‘santidad’ del sacerdote, el ‘heroísmo’ del guerrero, a la
‘valentía’ del cazador, al ‘prestigio’ del orador, a la ‘nobleza’ de las tareas rurales incluso, su acción es
sencillamente ‘hábil’” (154). Sin embargo, “él es quien materializa lo que hay de más antrópido en el
hombre, pero se desprende de su larga historia el sentimiento de que representa solamente uno de los dos
polos, el de la mano, la [supuestamente] antípoda de la meditación. En el origen de la discriminación que
hacemos aún entre el ‘intelectual’ y el ‘técnico’ se encuentra la jerarquía establecida en los antrópidos entre
acción técnica y lenguaje” (154), es decir, entre pensamiento y trabajo, idea y materia, contenido y forma.
En consecuencia, operamos como si pudiéramos sustraernos de uno de los términos de esta inextricable
relación. Arrancamos de la corporalidad, dice Leroi-Gourhan, escapando al “dominio del dispositivo
material”, transformando el mundo y nuestro propio trabajo en una “célula despersonalizada”,
supuestamente intangible y etérea, incluso cuando lo dedicamos a lo material. Con mayor razón entonces se
invisibiliza la página, sin la cual la inscripción del pensamiento no acontecería, para no hablar de lo que se
entiende tradicionalmente por cultura.

Raúl Rodríguez Freire. “Un razonamiento bastardo”. La página, ese invisible receptáculo



4. ¿Pero cómo es que se la invisibiliza? En una famosa frase de Marx podemos encontrar un modo para
acercarnos a una respuesta. Marx señala que “la anatomía del hombre es la clave de la del modo”, idea 
que recuerda, inversamente, a Leroi-Gourhan, que ve en la invención de la rueda el auto. No se trata sino de 
una misma forma de leer, una lectura de larga duración, como dicen los historiadores, y que en ningún 
caso es lineal, sino anacrónica (Aby Warburg). No es azaroso que la hoja virtual tamaño carta sobre la que 
escribo este texto que ahora lees en un tamaño distinto, pero siempre rectangular, sea, como el cuero de los 
animales, oblonga. En la vaca entonces, o en un cordero, está esta hoja, la tuya y la mía, cualquiera, incluso si 
lees este texto en una pantalla. Es la forma de la piel de algunos animales la que le ha entregado, hasta hoy, la 
forma a la página, impresa o virtual, incluso cuando ya casi el cuero no se usa más que para libros de lujo. El 
cambio se produjo cuando el papiro, de origen vegetal, fue reemplazado, alrededor del siglo XI, por el 
pergamino, de cuero animal. Aquel era un rollo que, escrito en columnas, se escribía y leía horizontalmente, 
sujetándoselo con la mano derecha, mientras la izquierda lo iba desenvolviendo. Por ello se le llamaba 
volumen, del latín volvere, enrollar. Horizontales también los hubo, llamados Rotulus, de cilindro, formato 
vertical, como la página web, pues se lo desplegaba verticalmente. Llama la atención entonces que cuando el 
cuero es reemplazado por el papel esta forma no cambie. “La razón”, escribe Christopher de Hamel, “claro 
está, es que la hoja original [el pliego] es rectangular y no cuadrada. Es evidente que el pergamino era 
trabajado de acuerdo con esta fórmula, la cual no varió cuando comenzó a utilizarse el papel, que se 
fabricaba en igual formato rectangular…Mas, la forma apaisada se debe, como ya se dijo anteriormente, a 
que la piel de los animales es oblonga, y si los libros, incluso hoy, son más altos que anchos, es porque en 
su pasado medieval hubo un milenio en el que se habían doblando [pliegos de] pergaminos que tenían la 
forma del animal, esto es, oblonga. Ello necesariamente no tiene que ver con el tamaño” (20). Este 
devenir página del animal lo encontramos en su étimo: pergamino también tiene otro nombre, por el 
que se lo intercambia: vitela. Reeren lo mismo, aunque este es más cercano a su materialidad. De Hamel 
lo señala sucintamente: “‘Pergamino’ (por lo general pergamenum en latín medieval) procede del nombre de 
la ciudad de Pérgamo, cuyo Rey Eumenes II inventó dicho material en el siglo II antes de nuestra era, según 
Plinio, durante un bloqueo que le impidió la llegada del papiro. La palabra vellum tiene el mismo origen que 
veau (‘vaca’) en francés, vitellus en latín, estrictamente la piel de la vaca sobre la que se escribe” (8). Hay que 
imaginarse el tratamiento, y el trabajo, que se le debe haber tenido que dar al cuero para que llegase a tener 
la textura (y la nura) de la seda, pues no pocas veces se le acercó, constituyéndose en un material exquisito 
y muy duradero sobre el que escribir. Se trataba obviamente de eliminarle lo animal hasta dejarlo impoluto, 
casi invisible para un copista que tenía por tarea la escritura iterada de la palabra de Dios.

5. Pero el primer papel tampoco tendrá un origen muy elegante. Se elaboraba con trapos y ropavejeros o
traperos (de ahí el nombre) eran sus recolectores. “En las páginas de un libro”, escriben Margreta De Grazia 
y Peter Stallybrass, “las sábanas iniciaban una nueva vida, después de que los trapos se hubieran convertido 
en pasta y de ahí en papel” (276). Ya nos podemos imaginar esas sábanas, cuando no el texto en sí y los 
materiales con los que se escribía allá por la época de Shakespeare: “Las palabras”, continúan De Grazia y 
Stallybrass, “que acabarían convirtiéndose en un texto clásico se imprimieron en una tinta que mezclaba no 
solo ingredientes como la goma de enebro, el aceite de linaza y el hollín, sino también los vestigios residuales 
de la orina de los operarios de la imprenta, quienes por las noches acostumbraban a orinar para remojar la 
carcasa de cuero de los tampones con que se entintaba la prensa. Estas son las prácticas materiales que, aun 
siendo observadas, se ignoran a favor de un ‘texto’ trascendente imaginado como el producto de la mente de 
un autor” (277). La producción de papel a partir de la pulpa de madera, de menor calidad, por cierto, 
comienza recién en la segunda mitad del siglo XIX. Antes de esto, el papel hecho con trapos tenía un 
proceso que, como indican De Grazia y Stallybrass, requería de fermentación. Previamente, la ropa blanca 
recolectada se lavaba para dejarse macerar por unos cuatro o cinco días; luego, antes de su desintegración, se 
cortaban tiras o fragmentos que volverán a ser lavados, golpeados y macerados hasta conformar una pulpa 
que se verterá en una tipa desde la cual irá cobrando paso a paso la forma oblonga de un pliego.

Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691



Raúl Rodríguez Freire. “Un razonamiento bastardo”. La página, ese invisible receptáculo

6. Se podría pensar que hemos dado con el motivo que nos permite comprender por qué no vemos el espacio 
que contiene o soporta la/nuestra escritura. Escribir sobre restos de vacas o sábanas fermentadas con orina 
no parece muy prestigioso, digno de una Divina comedia o de un Enrique VIII. Pero no, el tipo soporte no 
constituye una respuesta, tampoco su fabricación, pues en piedra o papiro, lo mismo da. Así que debemos 
buscar en otro lugar, un lugar que tiene que ver con el prestigio de la voz y el descrédito de la escritura, 
que hicieron que el mayor mérito de la página fuera pasar inadvertida. La scriptio continua, carente de toda 
puntuación en los primeros textos, carencia que permaneció por varios siglos, indica la irrelevancia de la 
escritura y su soporte, pues, por paradójico que resulte, la página no está hecha para ser leída, por lo menos 
no en la forma en que hoy lo hacemos. Está hecha para ser oída, pues, como ha indicado Sergio Pérez 
Cortés, “las pausas semánticas, lógicas o rítmicas no aparecían en el momento de la producción de un 
texto sino en el momento de la lectura” (77). Ello implica que cualquier texto requiere de un verdadero 
especialista para decodicarlo: este “debía mostrarse activo ante la página puntuándola antes de poder leerla 
y por tanto para su interpretación requería de experiencia y preparación. Normalmente, no era posible leer 
bien un texto que no se conociera o al menos que no hubiese sido comprendido previamente, y la lectura 
inmediata de un escrito desconocido era considerada una facultad extraordinaria” (77). ¿Qué implica esta 
actitud ante el soporte? Que la escritura es una mera e imperfecta representación de la voz. Situación 
que se profundiza con el advenimiento de la retórica y la oratoria romanas, que asumieron la escritura 
como una intermediaria para lograr una lectura expresiva. “Las páginas siguieron siendo sonoras”, escribe 
Pérez Cortés, “en tanto representaciones de lo dictado y en tanto soportes de una nueva expresividad 
verbal” (89). Como tales, las páginas no contaban en sí mismas. Solo la voz y su prestigio para vehiculizar 
el saber. La escritura era baja y como tal se la trataba: “tarea vil, lenta y muscular” para griegos y 
romanos, “estaba a cargo de esclavos y libertos especializados: taquígrafos, amanuenses y calígrafos” (90), 
señala un poco más adelante Pérez Cortés. La situación tampoco cambiará con la emergencia de una 
nueva época, pues para los monjes copistas, la escritura seguirá siendo muda y muda e invisible lo será 
también la página sobre la que escribirán.

7. Como recordaron Jeffrey Masten, Peter Stallybrass y Nancy Vickers en su introducción a Language 
machines: Technologies of literary and cultural production, para John Donne el ocio mecánico no 
correspondía a un aparato, sino a una mano que escribe, talla o toca. De ahí que los escritores sean 
considerados “Labouring and Mechanick men”, hombres laboriosos y mecánicos. Para Masten, Stallybrass y 
Vickers, “estas tempranas nociones de la máquina y lo mecánico son iluminadoras porque problematizan la 
oposición post-ilustrada entre lo manual y lo tecnológico” (2). De manera que si la escritura estuvo 
fuertemente asociada a un cuerpo y a los instrumentos (o prótesis) con que ese cuerpo plasmaba guras, ya 
sea mediante la escritura o la madera o incluso el sonido, entonces la escisión debe interrogarse 
radicalmente. Sabemos que una tradición conservadora e idealista intentó desinscribir el lenguaje de sus 
soportes, arrojando la invención a una indeterminada inmaterialidad que no logra explicar cómo es que un 
lápiz o una máquina de escribir contribuyen a darle forma a una creación emanada del intelecto. Al parecer, 
fue Hugo de San Víctor, famoso por su manual de lectura, uno de los primeros y que con mayor fuerza 
asoció el soporte a un cuerpo adúltero y corrompido, un cuerpo que no podía transmitir debidamente la 
palabra de dios y del que, en consecuencia, había que alejarse: la escritura, “era, desde esta mirada, lo 
perversamente carnal, que contaminaba y deformaba las inscripciones divinas sobre el alma” (San Víctor ctd 
en Masten et al., 2). Podemos ver fácilmente que Hugo, como más tarde Rousseau, es un auténtico 
fonocentrista, un metafísico avant la lettre. De ahí el vínculo entre escritura y penitencia, la escritura como 
castigo. Pero es esto mismo lo que recuerda, una vez más, su inextricable materialidad, la suya y, cómo no, 
también la de la lectura.



8. Habrá que esperar a que la preocupación que siglos después hará de Mallarmé Mallarmé, se instale para
que la página recién comience a cobrar visibilidad, y ello ocurrirá en las fronteras de la latinidad, 
precisamente en manos de copistas que desconocen la lengua que (re)transcriben y, por tanto, esta emerge 
como un medio que debe comprenderse con independencia de la voz, razón por la cual debe contener la 
información necesaria para ello. Pérez Cortés de nuevo, y en extenso: “El encuentro de las páginas sagradas 
con lectores y escribas en los límites noroccidentales de la latinidad tuvo consecuencias similares para la 
página legible. Es que para los lectores irlandeses y anglosajones el latín era una lengua extranjera, 
aprendida en libros, y por tanto una lengua más visible que audible. Debido a ello, la página pronto se les 
presentó como un orden propio, independiente del lenguaje hablado y diferente de éste. Ellos pudieron 
entonces reconocer con más facilidad al escrito como una manifestación diferente del lenguaje, dotado de su 
propia sustancia, provisto de un estatuto independiente y susceptible de un desarrollo visual y gráco 
propio” (79). Una vez reconocida la autonomía de la página, autonomía que no es más que el 
reconocimiento de su inteligibilidad, se hará necesario contar con un conjunto de dispositivos para que la 
escritura, y la página en la que se aloja, sea aprehensible a la vista de manera inmediata. Ello implicará 
un quiebre radical con la scriptio continua, que es como debe haberse visto un texto como el que abre este 
ensayo, correspondiente a un fragmento del Timeo de Platón. De estos dispositivos, entre los que se cuenta 
la minúscula carolingia, la coma y el punto, además de los signos de interrogación y exclamación, ninguno, 
creo, tuvo mayor relevancia que el blanco, en tanto divisor de la palabra. Por supuesto que hubo otros 
intentos, pero que no necesariamente hacían más legible una escritura, ni más rápida su lectura. Se trataba 
de signos que podían terminar añadiendo mayor complejidad. El blanco tampoco fue un éxito inmediato. 
Había tenido otras funciones, como la de una coma. Fue introducido en el siglo VI, pero solo en el XI logró 
generalizarse y desde que ello aconteció, la página dejó de ser un ente invisible, pues el blanco permitió 
además la emergencia de párrafos, frases, sintagmas, letras diferenciadas, como la capital, pues, como 
señala Pérez Cortés, ahora en Escribas, un libro clave, “fueron estos mismos escribas lo que, con el n de 
establecer una diferencia entre las autoridades escriturales, patrísticas y los comentarios de menor rango, 
introdujeron en la página una jerarquía de escrituras por el tamaño de la letra, la posición del manuscrito, o 
por la grafía” (122), lo cual indica que ahora la página dejaba de tener por función exclusiva de la 
transmisión de una voz, y comenzaba a cobrar inteligibilidad en tanto espacio. Sin embargo, la relación 
misma que hoy tenemos con la página, indica que esta transformación no conllevó la restitución que la 
página requiere. La letra o la grafía, que sobresalen, aún mantienen a la página en un segundo plano, en un 
fondo del que Mallarmé quizá sea su primer y radical impugnador.

9. La página es una supercie en la que la lectura formateadamente se sigue, como ha señalado Octavio
Armand, en extensión y no en espacio, razón por la cual este, que soporta la materialidad con la cual se 
escribe, desaparece. Mallarmé lee la página, no (solo) la escritura. Encerrado en su casa, como lo imaginaba 
Benjamin, habría alcanzado una “armonía preestablecida con todos los acontecimientos decisivos, por 
aquellos días, en la economía, la técnica y la vida pública” (42). ¿Cómo lo hizo? Subvirtiendo el espacio en 
blanco que recibe la escritura, “que había encontrado su refugio en el libro impreso, donde llevaba una vida 
autónoma” (42), pero silenciosa. De allí será “cruelmente arrastrada a la calle por los anuncios y sometida a 
las brutales heteronomías del caos económico. Esta sería la severa escuela de donde tomó su nueva 
forma” (35), dice Benjamin, y que Mallarmé replicaría espacialmente en una página destinada a la lineal 
(extensiva) escritura de un poema.

10. Últimamente, creo que ha sido Octavio Armand quien con más fuerza ha resaltado el lugar del blanco en
la producción de una forma. En un “ensayo de ensayo”, que lleva por provocativo título Contra la página, señala 
que la denición de un texto “se ajusta a una estricta combinatoria de posibles o hasta probables relaciones 
entre lo articulado y las maneras de articularlo, entre signos y número/orden/tipo de signos: designio. O sea, 
se suele excluir sistemáticamente, por estimarse no-significativo, cuanto no entre literalmente en lo literal.

Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691



o Haroldo de Campos, sino cuestionar la falsa distancia entre la escritura académica y la ensayística e
incluso laccional que opera en nuestro trabajo. La preocupación por la materialidad de la página invita a
evidenciar o explicitar la injerencia maniesta de la forma, pero, lejos de restarle rigurosidad al pensamiento,
lo potencia. La escritura no es neutra, ni apolítica. Que un cínico, dogmático y latente formato preceptivo

Raúl Rodríguez Freire. “Un razonamiento bastardo”. La página, ese invisible receptáculo

 Por ejemplo, el espacio mismo que posibilita al texto: la página, primera geometrización de la voz” (28). 
Armand tiene la misma preocupación de Adorno, pero no desconoce que lo articulado (lo expuesto) se con
gura resaltando modos (la exposición) y soportes. Se escribe con la página, no sin ella, aunque sea en su 
contra. Armand la perfora, para insistir en su existencia. Y agrega: “Una denición más adecuada a 
exigencias de integridad no podría prescindir de ese espacio. Partiendo de la página, se ampliaría el campo 
de posibles signicaciones al plantear la visibilidad (página: voz) como tema/género/forma/contenido/etc.
[…] El espacio de la escritura se aparta de la noción de background hasta constituir una escritura del espacio, 
supercie no cubierta de palabras sino descubierta como signo por las palabras mismas. Lo visible es 
también legible. La página en sí dice algo: dice la página donde se dice. Esa totalidad —síntesis, no suma de 
página y palabra— es el texto” (29). Si “la mirada [también] es el soporte de la imagen o la escena” (45), 
como ha señalado Ana Porrúa, entonces debe sustraerse a la linealidad tradicional de la escritura, para 
potenciarse así misma y a lo que nuestras manos pueden hacer, considerando la página en su totalidad. Su 
represión dobla la supresión del cuerpo adelantada por la mecanización de la tipografía moderna. Pero esta 
supuesta descorporización es, en realidad, falsa. La escritura de Lispector está ritmada por su respiración, así 
como la frase de Bolaño sigue la cadencia del fumador, respiración y cadencia que la página tolera porque es 
su receptáculo. Se trata de un soporte que quienes reexionan sobre la materialidad por lo general obliteran, 
al no interrogarse por la supercie en la que elaboran su propio trabajo. Como el óleo, la cera o el material 
del grabado que en el Timeo reere Platón, se podría señalar que la página es una especie de khōra (χώρα, 
jora), esto es, “una cierta especie invisible, amorfa, que admite todo y que participa de la manera más 
paradójica y difícil de comprender lo inteligible” (51b). En su supercie “externa”, el texto ya no puede 
seguir siendo solo una preocupación del editor, ni del crítico si el interés estriba en el signicado “interno”. 
Si lo consideramos como lo que materialmente es, papel, que es lo que han hecho Margreta de Grazia y 
Peter Stallybrass, debemos considerar entonces su capacidad (su fuerza) de absorbencia, que elude las 
dicotomías que tradicionalmente se emplean para leer un texto: exterior/interior, forma/contenido, 
apariencia/realidad. “Solo gracias a esta característica el papel es permeable a las manchas negras de la tinta. 
En suma”, señalan, “el papel retiene las huellas de un amplio abanico de prácticas laborales y 
metamorfosis” (251). “En efecto”, dice/escribe/inscribe Platón, [el papel, decimos/escribimos/inscribimos 
aquí,] “recibe siempre todo sin adoptar en lo más mínimo ninguna forma semejante a nada de lo que entra 
en ella, dado que por naturaleza subyace a todo como una masa que, por ser cambiada y conformada por lo 
que entra, parece diversa en diversas ocasiones” (50c).

11. Pensamos con las manos y el cuerpo, como mostró André Leroi-Gourhan en El gesto y la palabra, 
manos y cuerpos que se articulan con el cuerpo material sobre el que se plasma el pensamiento. Escribimos 
con lápices, tintas o teclados sobre una supercie, sobre una khōra invisibilizada. Es con la corporalidad 
entonces que deberíamos intervenir la facilidad que nos ofrece la memoria cultural informatizada, que, a 
pesar de su diversidad, tiende fácilmente a la estandarización. El recurso a los tipos y a la página, operado en 
el orden de la cción desde hace tiempo, aunque no de manera constante, debe tratar de suplementarse con 
un trabajo de diseño que pase de los dedos a la mano toda, manipulando literalmente las materialidades con 
las que, en el siglo XXI, continuamos haciendo libros. Escribirlos es una parte de nuestra tarea. Diseñarlos y 
congurarlos otra, que por comodidad encargamos. Tarea delegada que lleva a Ulises Carrión a señalar que 
un escritor no escribe libros, solo textos. Trabajando para que entre en lo literal cuanto tradicionalmente se 
negligencia es como emerge la forma como ensayo o el arte nuevo de hacer libros, como le llamó Carrión. No 
pretendo, por cierto, hacer del ensayista un artista, ni menos un imitador de Édouard Manet, Tristan Tzara 



(el paper) insista lo contrario, estigmatizando al ensayo, no hace sino favorecer el desarrollo de una 
mediocridad intelectual que, instalada en las propias universidades, terminará expulsándonos si dejamos 
que se continúe ofertando como el summum de la cienticidad. Por ello se debe asumir la relevancia de la(s) 
materia(s) con la(s) que trabajamos y conguramos el pensamiento, ensayando una y otra vez; así se puede 
comenzar a explorar efectivamente la “ley formal más íntima del ensayo”, como señaló Adorno en su 
famoso ensayo. Su materia, como indicó Antonio Valdecantos, no es solo aquello de lo que habla, sino 
también “aquello de lo que está hecho y que no solo precede a la forma que el autor quiso darle, sino que la 
fuerza y la coarta” (137). Que no nos engañe la facilidad que nos ofrecen internet y la pantalla. La 
virtualidad se aloja sobre soportes bien concretos, como ha venido insistiendo Jussi Parikka (2021). Y 
concreta es la operación de nuestras manos sobre el teclado, que pueden recongurar, con paciencia y 
voluntad, tipos, páginas, tamaños, colores, etc. Pero, insisto, ahí no acaba lo que me gustaría llamar la forma 
como ensayo, inicia su experimentación. En el momento en que se consideran elementos ajenos a la 
virtualidad, emergen los tipos formales de la articulación que la radicalizan, expanden y potencian. Porque 
no es la escritura la que compone la forma como ensayo, sino el montaje.

Obras citadas

Armand, Octavio. “Contra la página”. Contra la página. Ensayos Reunidos [1980-2013]. Santiago de Querétaro:
Calygramma, 2014. 23-65.

Benjamin, Walter. “Calle de dirección única”. Obras, libro IV/vol. 1. Traducción de Jorge Navarro. Madrid: Abada,
2010. 23-89.

Carrión, Ulises. El arte nuevo de hacer libros. México: Tumbona, 2016 [1975].
de Hamel, Christopher. Copistas e iluminadores. Traducción de Julio Rodríguez Puértolas. Madrid: Akal, 1999.
De Grazia, Margreta y Peter Stallybrass. “La materialidad del texto shakespeariano”. Cultura escrita y sociedad, no. 5

(2007): 239-283.
Derrida, Jacques. De la gramatología. Traducción de Oscar del Barco y Conrado Ceretti. Madrid: Siglo XXI, 2008

[1967].
Derrida, Jacques Clamor. Traducción de Cristina de Peretti y Luis Ferrero Carracedo. Madrid: La Ocina, 2015.
Derrida, Jacques. “La doble sesión”. La diseminación. Traducción de José Martín Arancibia. Madrid: Fundamentos,

1975 [1970], 263-427.
Leroi-Gourhan, André. El gesto y la palabra. Traducción de Felipe Carrera. Caracas: Universidad Central de Venezuela,

1971.
Masten, Jeffrey et al. Language machines: Technologies of literary and cultural production. Londres: Routledge, 1997.
Nascimento, Evando. “Los sentidos de la i-materialidad: el pensamento estético de Gumbrecht y Oiticica”. Estética 

y literatura en el siglo XXI: la política de las inscripciones. Filosofía, literatura & artes. Traducción de raúl rodríguez 
freire. Santiago de Chile: mimesis, 2021.

Parikka, Jussi. Antropobsceno y otros ensayos. Medios, materialidad y ecología. Santiago de Chile: mimesis, 2021. 
Pérez Cortés, Sergio. “La página legible”. Poligrafías: Revista de literatura comparada 3 (1998-2000): 75-90. 
Pérez Cortés, Sergio. Escribas. México: UAM, 2005.
Platón. “Timeo”. Diálogos VI. Traducción de M. Ángeles Durán y Francisco Lisi. Barcelona: Gredos, 2007. 
Porrúa, Ana. Caligrafía tonal. Ensayos sobre poesía. Buenos Aires: Entropía, 2011.
Rodríguez Freire, Raúl. la forma como ensayo. crítica ficción teoría. Santiago de Chile: La Cebra, 2020. 
Valdecantos, Antonio. Misión del ágrafo. Segovia: La uña rota, 2016.

Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691



Notas

* Artículo de investigación.
Este trabajo forma parte del proyecto Fondecyt 1190711, Chile.

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar este artículo: Rodríguez Freire, Raúl. “‘Un razonamiento bastardo’. La página, ese invisible 
receptáculo”. Cuadernos de Literatura, vol. 26, 2022, https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.rbpi

Raúl Rodríguez Freire. “Un razonamiento bastardo”. La página, ese invisible receptáculo

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.rbpi

	Página en blanco

