
Artículos

El delito de solicitación: género, narrativa y resistencia*
e Crime of Solicitation: Gender, Narrative, and Resistance

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.dsgn

Recibido: 01 mayo 2020
Aceptado: 29 agosto 2020

Publicado: 15 octubre 2022

Cristina Morales Segura a
John Jay College of Criminal Justice, City University of 
New York, Estados Unidos de América 
cmoralessegura@jjay.cuny.edu
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6909-9462

Resumen:
Este artículo explora el expediente inquisitorial contra un clérigo acusado de solicitación o requerimiento de favores sexuales a su 
penitente, una mujer testigo compareciente en la causa. El sacramento de la confesión constituye aquí un abuso de poder religioso 
y sexual ante el cual la mujer desarrolla una estrategia de denuncia con tácticas narrativas y argumentativas precisas, utilizando a su 
favor el sistema establecido y sus relaciones intrínsecas de control y poder. Su resistencia se articula desde el interior del sistema con 
la intención de poner n a las prácticas abusivas del clérigo.
Palabras clave: Inquisición, solicitación, derecho y literatura, confesión, Santo Ocio.

Abstract:

is article explores the Inquisition le against a priest accused of solicitation or requesting sexual favors from his penitent, a woman 
witness in the process. e sacrament of confession becomes a case to prove religious and sexual abuse of power. Confronting a 
situation of continued harassment, she develops a strategy in which she exposes the facts using precise narrative and legal techniques. 
She uses on her favor the legal system and the control and power tools of the inquisitorial establishment. e abused woman 
articulates her particular resistance from inside the system, aiming to stop the abuse exerted by the priest.
Keywords: Inquisition, solicitation, law and literature, confession, Holy Office.

Introducción

El expediente inquisitorial1 que nos ocupa es un caso iniciado en 1579 contra el padre Cartagena acusado del 
delito de solicitación; esto es, de haber requerido los favores sexuales de su penitente, Jerónima de Orozco. Este 
es uno de tantos expedientes seguidos por la Inquisición en el que se reúne en el proceso previo de audiencia
a los testigos sobre los hechos ocurridos para que el calicador, normalmente un miembro del clero secular,2

se pronuncie como evaluador teológico, y determine la continuidad del proceso y el eventual castigo para su 
perpetrador. En esta primera fase es vital la estrategia adoptada por los testigos, ya que hechos y calicaciones 
jurídicas han de entrelazarse, de forma que despierten el interés de la Inquisición. Los lectores, al mismo 
tiempo que el tribunal encargado de la calicación, irán acercándose a los hechos a través de la narración 
argumentativa de la testigo. Se trata este de un delito que desencadena un procedimiento y una idiosincrasia 
muy peculiar al ocupar el papel protagónico una mujer —víctima del delito, pero no sujeto protegido por la 
persecución del mismo—. A ella le corresponde articular la delación con el objetivo de frenar el abuso.

Este trabajo está orientado por los documentos mismos del proceso inquisitorial y en él se analizan las 
declaraciones de los comparecientes, los aspectos del delito y el curso del expediente, contextualizado por las 
aportaciones de los principales teóricos en la materia. Finalmente, se estudia el dictamen nal, o parecer, para 
extraer conclusiones que pondrán en evidencia la contemporaneidad de los hechos relatados. El objetivo del 
estudio es analizar la posición adoptada por la testigo y su sutil estrategia narrativa en su intento de detener el 
acoso sufrido. El lector accede a un proceso jurídico marcado por una elaborada narrativa inquisitorial que a

Notas de autor
a Autora de correspondencia. Correo electrónico: cmoralessegura@jjay.cuny.edu

https://orcid.org/0000-0002-6909-9462
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.dsgn


Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

veces trasciende a lo literario, tanto en el procedimiento mismo como en las fuentes jurídicas utilizadas. A este
comparece doña Jerónima, haciendo valer su estrategia jurídica para convencer a un tribunal cuyo propósito
no es defenderla a ella, pero del que se sirve para intentar poner n al acoso.

Es la compareciente una de tantas mujeres que, a pesar de su condición de sujeto subordinado y relegada
a espacios privados, consigue “hacerse oír” y articular una fundamentada argumentación jurídica. El hecho
excepcional de que una mujer consiga acceder al entorno patriarcal que la audiencia inquisitorial representa
se explica en el interés concreto que el Santo Ocio tenía en perseguir este tipo de actuaciones. Conviene
adelantar que el bien jurídico protegido en este supuesto no es la dignidad de la mujer como persona, ni su
integridad o intimidad personal y sexual, tampoco su libertad sexual. El bien jurídico protegido es la integridad
del sacramento de la confesión, que la Inquisición detesta ver corrompido por el uso sexual y mundano
que el clérigo hace de este. Se da la peculiar circunstancia de que es la mujer, víctima del acoso, quien se
instaura como protectora de la integridad del sacramento, ya que, por la naturaleza íntima del mismo, sin
su denuncia la Inquisición desconocería lo ocurrido. Doña Jerónima, conocedora del escenario, articula con
precisión jurídica su estrategia. La voz de la ahora elevada a la categoría de testigo, y antes simple penitente,
será escuchada en este nuevo entorno que es el proceso inquisitorial, también esfera de poder —como lo es
el confesionario—, aunque ahora pública, a la que ella ha logrado acceder. Aquí intentará poner freno a una
actuación perjudicial para ella usando estrategias que le son ajenas y sirviéndose de un discurso que no está
pensado para protegerla, pero que servirá a sus propósitos. La práctica de la confesión se ha tornado en abuso
de poder y, ante la situación de acoso continuado, ella desarrolla una estrategia de denuncia para articular su
alegato, su particular resistencia desde dentro del sistema.

El proceso

Se inicia este expediente

en la ciudad de los Reyes [actual Lima, Perú] a doce días del mes de junio de 1579 años estando el señor inquisidor licenciado
Cerezuela en su audiencia de la mañana mandó parecer ante sí a fray Diego de Angulo comendador de la casa y monasterio
de la Merced de esta ciudad. (f. 5)

A la usual pregunta del secretario encargado del proceso calicador acerca de “si sabe o presume o sospecha
la causa para la que ha sido llamado” (f. 5), el fraile contesta que “sospecha que es llamado sobre un negocio
tocante a una mujer” (f. 5). La mujer es doña Jerónima de Orozco, de 27 años, casada con don Juan Gutiérrez
de Benavides. Ella comparecerá al día siguiente para informar sobre lo acontecido:

Que habrá diez meses poco más o menos que esta testigo se confesó con el padre Pedro de Cartagena de los teatinos3 y en
la segunda o tercera confesión, estando en la confesión, dijo algunas palabras por las cuales le manifestaba que la quería bien
diciéndola que le pagase en la propia moneda y esto le dijo en tres o cuatro veces que la confesó en las cuales confesiones no le
daba otra cosa por penitencia sino que le volviese a hablar otro día y la decía que había de cumplir aquella penitencia porque
era penitencia y que si no la cumplía pecaba mortalmente y esta testigo volvía a hablarle y trataban palabras de amores en el
confesionario. (f. 9; énfasis añadido)

Con esta descripción doña Jerónima tipifica un delito que el Santo Ocio persigue con celo. El proceso de
solicitación ha pasado a la jurisdicción inquisitorial, sustrayéndose de los tribunales eclesiásticos episcopales
en 1559, apenas veinte años antes de este suceso. Este es un delito de orden teológico que se presume está
relacionado con la herejía y es considerado una falta grave en relación con el resto de las transgresiones
sexuales cometidas por el clero. Por tal motivo, y por el componente implícito de publicidad negativa que
para la institución representaba, son procesos que se llevan con estricta discreción para evitar escándalos y
desacreditación de la autoridad eclesiástica. Es de entender que el comienzo de este tipo de procesos sobre
solicitación se produciría normalmente, dada la naturaleza íntima del delito, por acusación directa de la



Cristina Morales Segura. El delito de solicitación: género, narrativa y resistencia

solicitante o por una forma especial de denuncia a través de un tercero, otro sacerdote confesor, el padre 
Angulo, quien, a n de que la penitente pudiera ser absuelta de sus pecados, pone en conocimiento del Santo 
Ocio tal situación extraordinaria. Un mínimo de dos o tres denuncias en contra del sacerdote eran necesarias 
para que el proceso previo de investigación o instrucción fuera iniciado (González Marmolejo 62). En este 
supuesto apenas se cuenta con dos denuncias, y una de ellas es indirecta, con lo que su resultado se torna 
más incierto. Una vez iniciado el procedimiento mediante la oportuna acusación o denuncia, y recogidas las 
testicales, corresponde la raticación o conrmación de lo inicialmente expuesto por los denunciantes, esta 
vez frente a funcionarios inquisitoriales diferentes, en este caso el scal y los necesarios testigos del proceso. 
Posteriormente, se produciría la investigación para acreditar la realidad de los hechos. En el expediente que 
nos ocupa, no consta si tal investigación ocurrió, pero sí consta la calicación jurídica de los hechos apuntados 
en el testimonio de doña Jerónima. El proceso naliza normalmente con una sentencia y, en su caso, con la 
imposición de la pena correspondiente. En este expediente el procedimiento culmina en apenas un “parecer”, 
consistente en una breve anotación al margen que pone n o suspende el proceso de forma extraordinaria. 
Este “parecer”, y la inexistencia de una sentencia rme, provee al caso de doña Jerónima de ricas variables.

Acorde con la potente cultura administrativa y burocrática que el Santo Ocio desarrolla, el caso que aquí 
nos ocupa se compone de una primera comparecencia del testigo denunciante, el sacerdote Fray Diego de 
Angulo, el 12 de junio (ff. 1-8); de una segunda comparecencia y deposición de testigos por parte de doña 
Jerónima al día siguiente (ff. 9-10); y de la posterior raticación de la testigo el 3 de septiembre, quien se armó 
en lo ya depuesto con anterioridad (ff. 11-12). Un tercer grupo de documentos lo constituyen los tres informes 
calicadores, el primero (ff. 13-16) en el que uno de los calicadores del Santo Ocio, Fray Miguel Adrián, 
decide elevar el caso para ser tratado denitivamente por el Tribunal de la Santa Inquisición. Se analizará, por 
último, el llamado parecer (f. 23) o decisión que pone n al proceso, un documento que, desde el siglo XVI, 
traerá al lector actual controvertidos ecos contemporáneos.

El primer documento lo constituyen las declaraciones de un segundo confesor, no del sacerdote solicitante, 
sino un tercero, ante el que doña Jerónima acudió a confesarse con posterioridad a la solicitación sufrida. Este 
indica que

lla se había confesado muchas veces con un cierto padre de la compañía cuyo nombre no le dijo […] no claramente sino
sospechándolo que el otro teatino es el padre Cartagena […] quien algunas veces y muchas en la confesión la decía palabras
muy regaladas, especialmente la decía que él la quería mucho y la pedía que ella le quisiese mucho a él y que no amase a otro.
(f. 5)

En este primer paso, el proceso solo avanzará en los engranajes inquisitoriales si el calicador considera 
que se trata de un supuesto de delito de solicitatio —es decir, avances con intención sexual que el confesor 
desarrolla hacia la penitente en el momento de la confesión (González Marmolejo 77)— y si su comisión 
queda efectivamente acreditada. Ello es así porque existe una transgresión múltiple: la ruptura del voto 
de castidad del sacerdote, la fornicación fuera del matrimonio, pero, sobre todo, y es aquí donde radica la 
naturaleza y competencia “inquisitorial” del delito, estamos ante un supuesto de corrupción del sacramento. Y 
es esta mancha lo que interesa perseguir a la Inquisición: el sacrilegio y la posible herejía que se produce por 
desvirtuar uno de los sacramentos más signicativos de la religión católica. El “simple” acceso carnal entre 
religioso y penitente no es tratado por el Santo Ocio (Tortorici 165-166), la ruptura del voto de castidad 
del sacerdote y la fornicación entre un clérigo y una mujer casada tampoco. Estos supuestos, bastante 
habituales por otra parte,4 son tratados por cortes eclesiásticas, pero nunca inquisitoriales. Y, por supuesto, 
el abuso a la mujer confesante—o al hombre o al niño o a la niña, libre o esclavo, español, criollo o indígena
— no parece preocupar al Santo Ocio lo suciente para llegar a estos efectos calicadores ni punitivos. Sobre 
este supuesto no existe mención alguna en el proceso ni en la sentencia. Para la Inquisición, si el culpable es 
el confesor que ha corrompido el sacramento, la penitente es parte casi cómplice o una cooperadora 
necesaria en el delito; nunca es considerada víctima ni dueña del bien jurídico protegido.



Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Legislación: edictos sobre la confesión

Prueba del enorme interés de la Inquisición en perseguir las acciones de los clérigos y del contexto en que 
ocurrían, se encuentra en el Edicto del Santo OAcio sobre extirpación de abusos de confesores contra la 
honestidad de 1783,5 que, si bien no es el aplicable a la fecha y lugar de estos abusos, es una de las fuentes 
legislativas más descriptivas que regula esta práctica. Cuando el Santo Ocio emplea la palabra “abuso”, se 
reere al efectuado al sacramento, no a la penitente: es un abuso que frustra el n del sacramento, el perdón 
del pecado y la redención del confesante. Estos edictos y el gran número emitido reconocen la necesidad de 
regulación enunciada en la propia exposición de motivos de la ley. Los edictos son una fuente legal escrita de la 
propia Inquisición y “difunden las clasicaciones de los delitos bajo jurisdicción inquisitorial” (Bethencourt 
192). Estos edictos particulares, frente a los generales más estereotipados, responden a “problemas inmediatos 
que exigen una toma de posición o la advertencia pública del tribunal” (Bethencourt 230). Tras los edictos 
relacionados con el delito de solicitación, se intuye una realidad concreta de perversiones y abusos de 
autoridad que pone de maniesto la necesidad de la regulación del sacramento de la confesión, institución 
clave que otorga enorme poder de agencia al sacerdote confesor (Foucault 35 y ss.) y congura las relaciones 
que se producen en el confesionario como lugar donde se exponen los pecados para alcanzar la salvación. Por 
ley se establece el modo, el tiempo y la forma de la confesión, mediante normas establecidas en los manuales 
de confesores;6 llegando incluso a regularse el mueble físico de los confesionarios7 y sus ubicaciones en lugares 
públicos y transitados de las iglesias. Prueba de la preocupación inquisitorial ante la creciente perversión 
de estas prácticas la encontramos en las propias leyes del momento. Los edictos entran a regular con total 
minuciosidad el acto y modo de la confesión, exponiendo todo un imaginario que entra en detalles tan prolijos 
como la obligación de la existencia de rejillas en los confesionarios y sus medidas exactas, las posturas que 
las penitentes deben evitar, siempre colaterales y nunca de frente al confesor, quien, también se especica, 
en ningún caso deberá cubrir con sus capas al penitente. Se establece la preferencia de que la confesión se 
haga en las horas del día y, estando las caras y cabezas descubiertas, se indica cómo confesar en capillas y 
oratorios privados, siempre a puertas abiertas; en los conventos de monjas, se aclara cómo confesar a hombres, 
a enfermas (“Edicto del Santo Ocio” 215-217). Constituyen dichos edictos un extenso glosario casuístico 
que es prueba palpable de la perversa imaginación desarrollada en el singular acto de la confesión. Como lo 
muestra el siguiente ejemplo:

Que no se conesen mujeres sino en confesionarios cerrados con puertecillas propias, de modo que el confesor quede sin que
pueda alguna casualidad, inadvertencia, o de intento, tocar o ser tocado de sus pies; y las rejillas que necesariamente han de
tener a los lados estén dispuestas de tal manera que se perciban las voces, sin que quepan por sus huecos o taladros los dedos
y mucho menos las manos. (“Edicto del Santo Ocio” 220)

El edicto, pieza literaria en sí misma, ofrece un imaginario inagotable de peripecias y es prueba fehaciente 
de la singular relación que entre sacerdote y penitente se establece. Existe legislación que también señala al 
culpable de tan perverso hecho, el cual no es el clérigo solicitante, sino el mismo diablo, legitimando así la 
procedencia y necesidad del actuar inquisitorial para “tratar de arrancar de raíz la perversa cizaña, que el 
común enemigo con diabólica astucia ha procurado sembrar en el más sagrado campo” (“Edicto del Santo 
Ocio” 219). La literatura desborda en el texto jurídico por múltiples vías, devela narrativamente una realidad 
apabullante, relata todo un mundo de posibles perversiones sexuales cometidas a la sombra del acto religioso y 
permite entender la preocupación de poner n a ellas. Al mismo tiempo, vincula alegóricamente metáforas de 
siembra: “Raiz, cizaña, sembrar, campo, semilla”. Al margen de la metáfora continuada que deviene alegoría 
de la siembra del bien y la extirpación de la mala hierba, el lector intuye el acecho del “común enemigo”, 
quien se perla como causa intrínseca del delito, un diablo ex machina, que, eximiendo al actor real de 
culpa, surge como causante de todos los males de la tierra y legitima la actuación inquisitorial.



Cristina Morales Segura. El delito de solicitación: género, narrativa y resistencia

El edicto, en su rebuscada sintaxis, recuerda la obligación de que ningún confesor antes ni después de 
la confesión “se divierta, ocupe, ni admita salutaciones, noticias, ni conversaciones de las que se dicen 
políticas8 con sus hijas espirituales […] y portillos que abren la malicia y el demonio para las ilusiones del 
corazón” (“Edicto del Santo Ocio” 220). El caso del padre Cartagena es un delito perpetrado principalmente 
a través de la palabra: “Palabras de requiebros”, “de amor”, “de ternura”. Sin embargo, durante el curso del 
expediente también parece haber repetidos indicios de que en algún momento se ha traspasado la barrera de 
las palabras y el padre Cartagena ha intentado, quizás conseguido, avanzar en su acoso: “Y le parece que la 
abrazó aunque no se acuerda bien y esta testigo estaba en la cama desnuda” (f. 9). O esta otra explicación: “Y 
así la volvió a llamar y […] tomándole las manos y besándoselas llegando con las suyas a los pechos de esta 
testigo y la quiso besar y esta testigo no lo consintió” (f. 9). No queda claro si los avances se han producido en 
el confesionario, más bien pareciera en las habitaciones de la penitente, aunque bien pudiera ser el caso de una 
confesión en la cama por enfermedad, con lo que también se daría el supuesto requerido para la solicitación. 
El acoso parece haber trascendido la estricta intimidad de las palabras eróticas cruzadas durante la confesión. 
También se da a entender que se han cruzado notas escritas y no queda clara la posible iniciativa o no de doña 
Jerónima.9

Para que el delito de solicitación quede tipicado, las palabras de cortejo son sucientes: “Los avances 
con intención sexual que el confesor desarrolla hacia la penitente en el momento de la confesión” (González 
Marmolejo 77). La confesión reproduce la misma pauta interrogatoria del Santo Ocio o viceversa. El acto 
de la confesión constituye una suerte de “miniinquisición” personal y cotidiana en el que se juzgan los 
pecados-delitos del confesante. Este paralelismo entre interrogatorio inquisitorial y confesión no constituye 
tanto un orden cronológico o prelativo, sino de reproducción sistemática de parámetros de control. No 
olvidemos que el procedimiento inquisitorial desde sus orígenes medievales se reduce “de forma somera en el 
siguiente recorrido, sermón, denuncia-confesión, interrogatorio-tortura, proceso, condena, ejecución” (Barrio 
152; énfasis añadido). Tanto confesión como procedimiento inquisitorial se basan en un interrogatorio con 
el propósito último de la redención del reo y su apartamiento del mal, organizados ambos con parámetros de 
poder seculares, sujeción y control de las personas.

En la solicitatio el sacerdote, cuya función en la confesión ha de ser simplemente la de preguntar y escuchar, 
abusa de las palabras, traspasa sus atribuciones mediante frases laudatorias o amorosas, expresiones elogiosas, 
a veces términos eróticos (González Marmolejo 91), incluso pornográcos, o bromas y versos de contenido 
sexual (González Marmolejo 82), que buscan acosar a la mujer y confundirla para lograr favores sexuales. 
El sacerdote tergiversa la confesión y el acto se trastoca en una forma de sexo a través de las palabras,10 

transformando el sacramento en un acto erótico, lo que para la Inquisición es una aberración en sí misma. 
Si es precisamente la religión cristiana la que intenta coartar la libertad sexual, y se instaura como una de las 
principales armas de control de la sexualidad en Occidente (Foucault 35 y ss.), la paradoja originada es total 
y la confusión creada en el penitente, extrema.

La confesión, instrumento de poder

Entramos así en el tema de la confesión como herramienta de poder, como un arma esencial que le otorga 
agencia al confesor y que sitúa al o a la penitente en una posición de vulnerabilidad y sometimiento.11 Para 
Foucault (35 y ss.), la religión cristiana descansa sobre una institución clave: la confesión. Según la doctrina 
católica los pecados son borrados mediante su enunciación y consecuente perdón. Sin embargo, los efectos 
del pecado no desaparecen en su integridad, si bien este es perdonado y borrado a los efectos “divinos” desde 
una perspectiva religiosa, no ocurre lo mismo a los efectos “humanos”, pues surge un nuevo vínculo entre 
confesante y confesor, quien, precisamente por el hecho de conocer la vida íntima del pecador, asume un 
rol de poder con respecto a aquél. Esta relación íntima que el sacerdote busca en estos supuestos le permite



Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

desarrollar una estrategia: conoce a la mujer confesante, sus puntos débiles y cómo utilizarlos en su plan de 
acoso. Puede ser una estrategia directamente abusiva si la confesante tiene una situación social precaria y 
necesita comida o dinero, o puede ser de elogio si la mujer es de clase acomodada y busca comprensión y 
compañía.12 Dado el prestigio social que le otorga su ministerio, el solicitante logra establecer una red de 
poder en torno a su víctima, llegando incluso a utilizar a otros eles y personas próximas a esta en su propósito. 
Este supuesto es ejemplo de ello, en el caso del interrogatorio a la hija de doña Jerónima o en la instancia al 
marido para que la mujer se conese más frecuentemente: “Entrando su marido en casa había entrado muy 
demudado alterado y alborotado y le había dicho, que es esto señora porque no habláis al padre fulano que 
está muy quejoso de vos” (f. 6). La relación es pues una situación de abuso basada en el chantaje moral y en la 
extorsión añadida que supone la negación del perdón que la confesante busca en el sacramento.

Esta realidad está afectada por el tradicional papel del confesor en la vida de las mujeres católicas, gura 
esencial en su vida, guía espiritual, censor del bien y del mal y, en ocasiones, único hombre con el que la 
mujer entablaba una relación intelectual o profunda. Se trata de mujeres faltas de compañía, condenadas a 
matrimonios concertados y, por lo tanto, vulnerables y sometidas. En la extralimitación que se produce en este 
delito el sacerdote solicitante usa de su poder moral y se sirve de una táctica muy denida: se extralimita en sus 
funciones y hace preguntas que pueden producir excitación sexual, y que también le ayudan en su estrategia 
acosadora. Son preguntas que sirven para conocer la vulnerabilidad de la víctima y así facilitar la agresión. 
En el supuesto de la solicitación, la confesión se convierte en algo totalmente subvertido: estrategia amorosa, 
estrategia de acercamiento sexual, estrategia de acoso y, en denitiva, estrategia de sometimiento y abuso de 
la víctima.

Durante su deposición testical, el padre Angulo —testigo denunciante— indica que “este testigo la dijo 
y persuadió que estaba obligada a decirlo en el Santo Ocio y la persuadió muchas veces dello y que por eso 
entiende que ha sido llamado” (f. 5) y adicionalmente “que confesándose con cierto confesor que no declaró 
no la había querido absolver sino le declaraba la persona cómplice de cierto pecado” (ff. 5-6). El lector descubre 
que doña Jerónima no es nunca absuelta de sus pecados, ni por el sacerdote acosador ni por el sacerdote 
denunciante. El perdón buscado por la penitente se convierte en un chantaje moral continuado por el que se ve 
obligada a comparecer indenidamente ante su acosador, que así la mantiene sujeta y atemorizada. La relación 
se alarga y, con ella, el delito. La segunda derivada de esta denegación del perdón es que el sacramento no se 
perfecciona, con lo que se está inigiendo un mal moral a la confesante, como lo es la negación del perdón, 
base del credo católico. Asistimos, así, a la corrupción total del sacramento, pues el retraso en conceder el 
perdón se utiliza con un n doloso: el seguir solicitando sexualmente a la penitente.

Ocurre adicionalmente que el segundo confesor, el padre Angulo, una vez enterado de lo que ocurre, 
tampoco puede otorgar este perdón hasta que la penitente no presente la denuncia ante el Santo Ocio. 
No supone, por lo tanto, un simple pecado que pueda resolverse en la intimidad del confesionario. Esta 
necesidad de denuncia refuerza la idea de que estamos ante un delito contra una institución y 
constituye una especialidad que implica incluso la obligación de la solicitada de denunciar al solicitante. 
Para ello la Inquisición usa incentivos, como el hecho de no entrar a tratar si hubo o no provocación o 
aceptación por parte de la mujer solicitada; pero también, medios coercitivos, más efectivos estos, como 
supone el hecho de que la “omisión deliberada de la denuncia se consideraba pecado mortal, y puesto que 
en este estado no puede ser absuelta de sus culpas, su negligencia la lleva a la excomunión” (Collantes 86). 
Por ende, la mujer solicitada que no acude a otro confesor —quien la empujará a la denuncia— no puede 
ser absuelta, pudiendo ser incluso excomulgada solo por su silencio. Para la Inquisición, es un delito de 
orden teológico y, para su castigo, es necesaria la denuncia de la confesante a un tercero. La Inquisición 
reposa en el testimonio de la solicitada para la persecución del delito, otro de los principales motivos que 
explica el acceso de las mujeres al reducido y patriarcal ámbito del proceso inquisitorial.



Cristina Morales Segura. El delito de solicitación: género, narrativa y resistencia

La estrategia de la solicitada

En el expediente, doña Jerónima es calicada siempre como testigo, nunca como víctima. Esto es así porque el 
bien jurídico protegido en este delito no es su dignidad como persona, ni la integridad o intimidad personal 
y sexual de la mujer, ni por supuesto su libertad sexual, conceptos estos que llegarán muy posteriormente 
a la doctrina jurídica. Más adelante se verá cómo los informes calicadores se centran en delitos de orden 
teológico y no en el acoso sexual en sí. Jerónima es consciente de la realidad de su indefensión y así articula 
su acusación como testigo. Aunque en situación de inferioridad, la mujer se hace oír en una de las escasas 
oportunidades que para ello tiene, y prepara así un esbozo de estrategia en su testimonio ante el tribunal 
calicador. Doña Jerónima actúa como la resistencia, conspira hábilmente desde dentro de un sistema que no 
deende su derecho a no ser acosada, pero utiliza armas jurídicas que eventualmente podrían beneciarla.13 

Constan, en primer lugar, las siguientes armaciones de doña Jerónima ya comentadas: “Entrando su marido 
[…] alborotado y le había dicho, que es esto señora porque no habláis al padre fulano que está muy quejoso de 
vos” (f. 6). A través de la actitud que describe en el marido —enfadado con ella— la testigo pone de maniesto 
cómo el sacramento del matrimonio también se pone en peligro, ya que, de resultas de la queja del confesor, 
el marido no había querido hablarle y la había mirado mal. Ello apunta a un daño en la relación conyugal. La 
testigo saca a relucir otro efecto de la solicitación perjudicial para el sacramento del matrimonio en el que se 
supone que la mujer ha de guardar delidad al marido. A mayor abundamiento, si el “marido no había querido 
mirarla”, otro prejuicio se produce, esta vez de orden casi económico, ya que el n reproductivo del matrimonio 
queda dañado. Continuando con la elaborada estrategia de la testigo, su testimonio, ya reproducido al inicio 
de este estudio, da cuenta de una sabia articulación jurídica en su redacción:

Que esta testigo se confesó con el padre Pedro de Cartagena de los teatinos y en la segunda o tercera confesión, estando en la
confesión, dijo algunas palabras por las cuales le manifestaba que la quería bien diciéndola que le pagase en la propia moneda
y esto le dijo en tres o cuatro veces que la confesó en las cuales confesiones no le daba otra cosa por penitencia sino que le volviese
a hablar otro día y la decía que había de cumplir aquella penitencia porque era penitencia y que si no la cumplía pecaba
mortalmente y esta testigo volvía a hablarle y trataban palabras de amores en el confesionario. (f. 9; énfasis añadido)

Doña Jerónima enumera las características del delito de solicitación: es un delito continuado, se produce
en locus confesionis, hay avance sexual y, por último, hay intención de continuar el acoso. Mostrándose así
conocedora de la tipicación inquisitorial del delito. Ella continúa con la elaboración de su estrategia al
incidir no en el hecho mismo del acoso, sino en todo tipo de circunstancias que pueden producir la alerta
en los calicadores, también en el hecho de que el padre Cartagena no reconoce el pecado que representa,
supuesto que ha de ser preocupante para la Inquisición, que debe velar por la correcta implantación de la
religión católica en un continente neóto: “Y el padre Cartagena la dijo que no había sido pecado mortal por
cuanto él de su parte no había tenido propósito de ofender a Dios porque aquello lo había hecho como con
su hermana” (f. 9). También doña Jerónima intuye error de fe y posibilidad de alarma para los inquisidores en
estas palabras del clérigo: “Estos tocamientos y besos y abrazos y escribir billetes y decir sois mi alma y mi vida
y quieroos y amoos hecho con ellos [los sacerdotes] no es pecado mortal” (f. 10). La calicación de lo que es y
no es pecado es un tema teológico enunciado como de pasada por la testigo, pero sobre el que el Santo Ocio
es muy sensible y tendrá que pronunciarse en la sentencia. La última de las estrategias utilizadas por la testigo
se produce durante su raticación, en la que saca a relucir el asunto de un tal Luis López, un caso anterior,
para indisponer a Cartagena frente a la Inquisición: “Dijo que en esta tierra el Santo Ocio prendía por cosas
muy livianas que en Castilla no se hiciera caso de ellas” (f. 11).

Doña Jerónima, por ella misma o asesorada por un experto abogado, es consciente de la importancia de la
narrativa de los hechos en la tipicación del delito y, con ella, de la historia que cuenta. En términos jurídicos,
la estratega basa su argumentación en los antecedentes de hecho, en un singular ejemplo de narrativismo del
derecho en tanto metodología y modelo de argumentación jurídica. El movimiento derecho y literatura



Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

otorga vertientes psiconarrativas y socionarrativas a la ciencia jurídica14 y la testigo de este caso hace buen
uso de ellas. Doña Jerónima es muy consciente de la necesidad de una narración argumentada, ordenada y
motivada15 que pueda incitar a la alarma al tribunal y, con ella, a la condena del reo. Toda narración dispone
de un método en sí misma, como en este caso, y es lo que Jerónima hace: argumentar mediante la narración.
El discurso de doña Jerónima y los hechos así planteados son los que otorgan un sentido a su estrategia y, por
tanto, al proceso. Los hechos narrados son tan esenciales que devienen argumentación.

Los hechos son la historia, el relato literario que ha de contar con un planteamiento, un nudo y un desenlace,
mecanismo que provee al relato de un sentido y lo hace asumible y comprensible. Estos pasos coneren al
hecho del relato un fondo intrínseco de argumentación que hace que ambas concepciones —la del derecho
como argumentación y la del derecho como narración— se vean ligadas en su esencia. El proceso para Calvo
González (Derecho y narración 10 y ss.) se concreta como organización discursiva que se desarrolla ya desde
el primer momento, o incluso antes, en que se plantean los hechos (Morales Segura 105).

A lo largo de su deposición testical, doña Jerónima plantea también una desquiciante historia
protagonizada por un padre Cartagena que se muestra cada vez más trastornado. En ella se muestra al clérigo
como un enamorado romántico, con llantos y actitudes de despecho vehemente: “Trató con esta testigo
muchas palabras amorosas y lloró y dijo a esta testigo que se confesase con quien quisiese que ya no quería más
con ella, sino que le hablase” (f. 10). Un personaje perturbado, celoso, como lo acreditan las preguntas a la
hija de doña Jerónima, de doce años, sobre si su madre tiene relación con alguien más o escribe billetes a otros.

Como última parte de su estrategia, y aquí entra en juego el reconocimiento que la testigo hace de su
condición de sujeto subordinado, ella se presenta ante el tribunal como pecadora arrepentida. No se arroga
ningún tipo de agencia para defender unos derechos que no le serían reconocidos por este tribunal y a los
que nunca hace mención; antes, al contrario, no sustrayéndose a su papel de cómplice o de parte necesaria
en el delito, presenta una imagen acorde a la secular idea de mujer como objeto del pecado masculino:
“Y acusándose esta testigo de que en alguna manera había dado consentimiento a los dichos tocamientos
que con él había tenido” (f. 9; énfasis añadido). Sobre la base de un reconocimiento de subalternidad y su
condición de mujer pecadora y necesitada de redención, expone una realidad que compete castigar al tribunal
y de cuyo correctivo ella se verá beneciada. Doña Jerónima parece ser consciente de la serie de matices
descalicadores que tradicionalmente han sido asignados a las mujeres —debilidad física y mental, inclinación
a determinadas faltas innatas a su naturaleza, lascivia…—, y que abundan en los entresijos del procedimiento
inquisitorial. Es, así, esta perspectiva peyorativa la que nunca niega en su autoacusación y que se trasluce
en el extracto mencionado. Es, por lo tanto, una resistencia callada y un sabio uso del procedimiento desde
dentro del sistema. Se trata también de una actuación increíblemente valiente por su parte y que corresponde
contextualizar en su justa medida. La natural reacción de estas mujeres abusadas no sería la de presentarse ante
unos inquisidores, clérigos y hombres, para verse involucradas en un procedimiento que sacará a la luz sus
intimidades con el consiguiente descrédito de su honor y el de su familia, con un resultado más que incierto.
Doña Jerónima sabe también que para la Inquisición lo esencial es el daño teológico al sacramento de la
confesión, por eso ha de aportar una narrativa basada en los males teológicos que ella se ve obligada a sufrir y
ha de presentar un escenario acorde al sentir del Santo Ocio. Ella hace énfasis en el daño a su matrimonio y
a su integridad moral, en la no obtención del perdón y en el peligro de la condena de su alma pecadora. Junto
con estos males, también resalta los errores teológicos en que el padre Cartagena incurre: la negación misma
del pecado que comete, con el enorme daño que supone para los eles una equivocada doctrina, sobre todo
en territorios “nuevos” para la religión católica, como son las colonias de América.



Cristina Morales Segura. El delito de solicitación: género, narrativa y resistencia

Los informes calificadores

El informe de calicación, paso previo a la sentencia e imposición de la pena, es un perfecto y sencillo ejemplo 
de organización con precisa base jurídica. Los informes de calicación suelen estar en número impar, en este 
caso contamos con tres, transcritos por el secretario del tribunal y redactados por tres clérigos, funcionarios 
inquisitoriales. En todos ellos hay legislación que apoya o fundamenta la decisión del calicador e, incluso, 
una suerte de jurisprudencia. Se calican varios supuestos: el hecho de que el reo “no le ponía en penitencia 
otra cosa sino que volviese a verlo en confesión” (f. 13), lo cual convierte la medicina que es el sacramento en 
“ponzoña y daño espiritual del penitente” (f. 14); el hecho de que “en cuanto dice que no cumpliendo la dicha 
mujer esa penitencia sacrílega pecaba mortalmente” constituye para el calicador “un error en la fe contra lo 
que dice la Sagrada Escritura” y también una “blasfemia contra la ley y el precepto de la penitencia” (f. 14); 
el hecho de “no poner penitencia ni satisfacción en el sacramento de la confesión”, eso, para el calicador, 
“suena muy mal” (f. 14). También “que los tactos y palabras de amores que este reo tuvo con la dicha su hija 
de confesión […] no eran pecado mortal” (f. 14), para el calicador, se trata de “proposición errónea in fide y 
el color que le pone de que era como con su hermana no se debe admitir y la misma color dan los alumbrados 
diciendo que los tales ósculos no son pecado” (f. 14). Este supuesto enuncia una escena íntima entre clérigo y 
penitente que, sin embargo, es negada por aquel en cuanto a su sexualidad intrínseca. Al negar el perpetrador 
su componente sexual y, por lo tanto, de abuso, este no solo se exime de culpa, sino que imputa falta de 
entendimiento a la mujer acosada. La segunda variable no es tenida en cuenta por el tribunal, pero la negación 
del pecado supone un error teológico que este no pasa por alto: haciendo referencia a San Pablo, considera 
el calicador que

lo que hay aquí que agrava esta proposición es querer santicar los actos deshonestos y malos y con nombre de santidad
cometer estos delitos […] negando ser pecado lo que la fe enseña serlo […] vino a dar en otro mayor, negando ser pecado lo
que la fe enseña serlo. (f. 15)

El último de los considerandos versa sobre “si estos tocamientos, besos y abrazos y escribir billetes hecho
en sí y con los de su orden, no es pecado mortal, y que hecho con otros no es bien, porque los otros hombres y
religiosos son malos” (f. 15). Resulta ser aquí la falta doblemente grave al añadir que “se trata de proposición
herética y que contiene manera de secta” (f. 15). Concluye así la sentencia armando “la malicia de estas
proposiciones comparándolas con la doctrina de los Santos y uso de la Iglesia y espíritu que hubo en los
Santos. Así que los dichos artículos son falsos, erróneos de la doctrina sana de Dios, peligrosos en la Iglesia” (f.
16). De nuevo nos encontramos a una doña Jerónima que sabe cómo despertar las alarmas en el tribunal:
aparentemente el clérigo le ha hablado de “religiosos malos y buenos”, lo que implica una diferenciación
entre las órdenes. Esto supone un sectarismo peligroso para la Inquisición, quien determina su herejía. La
segunda de las sentencias calicadoras (ff. 17-19), rmada por fray Antonio de Hervias, viene a reproducir
lo contenido en la anterior, si bien se muestra más especíca a la hora de determinar el delito: “Solicitar la
tal mujer en la confesión no solo por palabras que en la confesión le dijo que pudieran a sí solas salvarse sino
por la penitencia que le daba y por lo que cumpliendo la dicha penitencia con ella trataba” (f. 17). La frase
aanza la idea de que el acoso a la confesante no es de interés en el delito, sino, de nuevo, la insistencia del
clérigo de volverla a ver en confesión.

La conclusión del proceso

Se desprende así de estos informes calicadores que el delito de solicitatio constituye uno de los crímenes más
graves para la Iglesia católica que identica en él sacrilegio, herejía y blasfemia, por lo que la Inquisición lo
perseguía con enorme interés (Chuchiak 96-97). Doña Jerónima narró los hechos de forma que captaran la



Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

atención del Santo Ocio, supo utilizar una institución que nunca pretendió defender sus derechos como
sujeto acosado, sino la integridad de un sacramento que, en el supuesto de la solicitación, era utilizado
como herramienta de sujeción y de hostigamiento sexual. Doña Jerónima fue capaz de subvertir la norma
utilizándola en provecho propio al obtener informes calicadores favorables. Sin embargo, la realidad llegó
bajo la forma de un parecer en el último de los documentos (f. 23) de fecha no indicada y rmado por Melchor
Pérez de Maridueña. Este documento es acreditación fehaciente de una realidad vergonzosa y se expresa en
términos que por sí mismos constituyen una historia convertida en noticia contemporánea:

Visto con ordinarios y consultores esta información y proposiciones y calicaciones contra Pedro de Cartagena religioso
de la compañía sacerdote y confesor de ella, pareció que por ser un testigo solo, mujer, y no de buena fama, el reo, religioso,
no se procesa, ni por la solicitación ni por las demás proposiciones que se testican, sino que la copia de las testicaciones
y proposiciones solicitadas se enviasen a Vuestra Señoría. Y pareció asimismo que por la fama que entre este reo y la dicha
mujer testigo hubo en aquella sazón de que se comunicaran, que el testigo dice verdad y que por el peligro que podría haber
quedándose este reo en esta tierra, si prosiguiese en decir cosas semejantes a las mujeres sus hijas de confesión que sería bien
echarle de ella, sin hacer con él proceso por el orden que se siguiese menos inconveniente a su crédito. (f. 23; énfasis añadido)

El castigo ejemplar al padre Cartagena no prosperó. Este fue exonerado y, sin embargo, doña Jerónima
fue vilipendiada por “mujer y no de buena fama” y el caso quedó en poco. Sin embargo, son muchas las
conclusiones que de él se desprenden. En primer lugar, se destaca el tema de la insuciencia de testigos ajenos
al hecho, al ser este un delito circunscrito a la esfera íntima del confesionario. En segundo lugar, por la propia
naturaleza de la falta, las testigos (víctimas) resultaban ser mujeres y, por lo tanto, la única prueba era su
palabra contra la del sacerdote. En tercer lugar, se da el caso de la escasez de otras testigos, ya que, de todas
las penitentes que previsiblemente tendría el padre Cartagena, solo compareció doña Jerónima como única
solicitada, cuando la Inquisición está avezada en recibir testimonios de numerosas mujeres unidas en sus
alegatos frente a un único confesor.16 Una única solicitada habría de parecer escaso material al tribunal, quien
aplicaba estrictamente el principio procesal testis unus testis nullus. En cuarto lugar, ha de tenerse en cuenta
que la testicación del otro sacerdote, fray Angulo, no deja de ser la declaración de un tercero sin prueba
fehaciente. Por último, en este supuesto, se da el caso añadido de que doña Jerónima no parecía gozar de buena
fama. Veamos en detalle la interrelación de estas variables.

Al margen del tema del honor de las mujeres, aparece el de la calidad de los testigos y el ranking ocial
existente sobre este aspecto, regulado en los manuales de inquisidores, legislación procesal que dene el
procedimiento inquisitorial desde sus orígenes medievales (Barrio 147). La tónica general es considerar el
testimonio vertido por una mujer de muy escaso valor: “La mujer es un testigo inhábil […] puesto que
adolece de un defecto en la voluntad fundado en la volubilidad de sus declaraciones” (Collantes 78). Doña
Jerónima, posiblemente criolla, no parece detentar la suciente calidad para testicar en contra de un clérigo,
hombre, quizás español y del que interesa proteger su dignidad sacerdotal. El hecho de que el procedimiento
inquisitorial —y la normativa procesal en su conjunto— no otorgara la calidad de testigo hábil a las mujeres,
reduce la capacidad de castigo de este delito. También puede darse el caso de que interese menospreciar la fama
de la testigo, o no promocionarla, ya que ello implica el archivo del procedimiento y la salvaguarda del honor
eclesiástico. En relación con esta “fama”, es preciso añadir que los sacerdotes solicitantes cuidaban bastante este
aspecto a la hora de elegir a sus víctimas, centrándose en mujeres de ciertos grupos sociales, mestizas, mulatas,
indias, mujeres con un pasado discutible o incluso monjas de clausura obligadas a mantener el encierro, lo
que otorgaba al solicitante una ventaja estratégica a la hora de poner en duda la denuncia. Secretismo tras
secretismo en estas investigaciones subsecuentes que mudan la persona objeto de escrutinio: deja de ser el
clérigo solicitante el sujeto a examen para pasar a serlo la propia víctima del abuso. Unida a su condición de
mujer “y no de buena fama”, y de que solo es una la denunciante, se trata esta quizás de una primera denuncia
contra Cartagena. En el hipotético supuesto de que llegara al tribunal una subsecuente denuncia, cabría la
reactivación del procedimiento, esta vez con mayor fundamentación para prosperar.



Cristina Morales Segura. El delito de solicitación: género, narrativa y resistencia

La contradicción intrínseca de este último documento es palpable, ya que parece reconocer que el caso fue 
conocido en la comunidad y la realidad del acoso no se pone en duda, como no se pone de lado el peligro 
que tal actuación representa. El hecho, sin embargo, no interesa que sea expuesto ni aireado, ya que conviene 
preservar la fama del clérigo, que no es sino la fama de su institución, protegiendo así la deseable imagen 
de estos hombres, representantes de Dios en la tierra. El litigio queda nalmente inter nos y no sale a la luz, 
remitiéndose el expediente al magistrado responsable, quien lo dejará sepultado en la inmensidad del archivo 
inquisitorial. Efectivamente, los repetidos estudios sobre estos temas muestran que no muchos de estos delitos 
prosperaban en penas (Tortorici 167-168). Y, de ser el caso, estas no eran extremas (193), y consistían en 
el apartamiento de sus funciones como sacerdote o el retiro de su función pastoral. Este apartamiento de 
funciones en algunos casos ni siquiera era perpetuo, debido a la falta de sacerdotes en América, por lo que 
el clérigo reincidía en otros lugares. Si quizás en la Península las medidas eran más estrictas, en la colonia las 
cosas cambian por este crucial motivo (Tortorici 195).

En este supuesto concreto, el castigo es incluso menor, simplemente se alejaba al reo de “estas tierras”, pero 
se lo enviaba a otras tierras donde su actividad pudiera seguir desarrollándose impunemente. La realidad del 
abuso tampoco es puesta en duda por el tribunal, ni el daño que ello provoca, sin embargo, prevalece el interés 
en ocultar una realidad vergonzosa y en preservar el crédito del sacerdote y el de la institución que representa. 
Queda el fútil consuelo de que doña Jerónima, aunque “mujer, y no de buena fama”, vio momentáneamente 
recompensada su estrategia, y al menos no tuvo que volver a sufrir el acoso del padre Cartagena, quien quedó 
impune de continuar sus andanzas en tierras ajenas. Cabe destacar, sin embargo, la grandeza no buscada, pero 
manifestada a posteriori, del poderoso archivo inquisitorial. Mediante la persecución de este delito, y de otros 
tantos, la Inquisición crea un riquísimo archivo que reeja el entramado social de la época y las desazones de 
hombres y mujeres que tuvieron tratos con ella.

Obras citadas

Archivo Histórico Nacional (AHN), Inquisición, expediente n.º 3, Información contra Pedro de Cartagena. Referencia
PARES ES.dd28079, 1337.

Barrio Barrio, Juan Antonio. “Los orígenes de la inquisición medieval europea. La legislación y la tratadística
inquisitorial”. Honoris alit artes. Studiper il settantesimo compleanno di Mario Ascheri. Il camino delle idee dal
medioevo all’ntico regime. Dirito e cultura nell’esperienzia europea, vol. 3, Firenze University Press, 2014, pp.
147-158.

Bennassar, Bartolomé. Inquisición española. Poder político y control social. Crítica, 1984.
Bethencourt, Francisco. La inquisición en la época moderna. España, Portugal, Italia, siglos XV-XIX. Akal, 1997.
Calvo González, José. Derecho y narración. Materiales para una teoría y crítica narrativista del derecho. Ariel, 1996.
Calvo González, José. Implicación derecho literatura. Comares, 2008.
Chuchiak, John F. “e Sins of the Father: Franciscan Friars, Parish Priest, and the Sexual Conquest of the Yucatec

Maya, 1545-1808”. Ethnohistory, vol. 54, n.º 1, 2007, pp. 69-127.
Coaguila Valdivia, Jaime Francisco. “Narrativismo como método en la teoría del Derecho y modelo de la argumentación

jurídica”. Implicación derecho literatura, coordinado por José Calvo González, Comares, 2008, pp. 299-314.
Collantes de Terán de la Hera, María José. “La mujer en el proceso inquisitorial: hechicería, bigamia y solicitación”.

AHDE, tomo LXXXVII, 2017, pp. 55-87.
“Edicto del Santo Ocio sobre extirpación de abusos de confesores contra la honestidad”. La inquisición de México, vol.

2, Heredia y Villegas, 1906, pp. 215-222. http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1020001447_C/1020001451_T5/10
20001451.PDF

Foucault, Historia de la sexualidad I. La Voluntad de Saber. Siglo XXI, 2019.
González Marmolejo, Jorge René. Sexo y confesión. La Iglesia y la penitencia en los siglos XVIII y XIX. Plaza y Valdés,

2013.

http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1020001447_C/1020001451_T5/1020001451.PDF
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1020001447_C/1020001451_T5/1020001451.PDF


Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Herbemann, George Charles. e Catholic Encyclopedia, vol. 13, Appleton Company, 1912.
Meneses Muñoz, Mariana. “Solicitación y praxis inquisitorial en los tribunales de México, Cartagena y Lima, siglo

XVII”. Fronteras de la Historia, vol. 24, n.º 2, 2019, pp. 110-135.
Morales Segura, Cristina. Galeotes de Mercurio. Dykinson, 2020.
Tortorici, Zeb. Sins Against Nature. Duke University Press, 2018.
Academic. Teatinos, https://es-academic.com/dic.nsf/eswiki/879021.

Notas

* Artículo de investigación.
1 AHN, Inquisición, 1337, expediente 3. Información contra Pedro de Cartagena. Referencia PARES ES.dd28079.

Agradezco a la profesora Dra. Mariana Zinni el acceso a este expediente, durante su seminario de posgrado de e City
University of New York (CUNY) en la primavera de 2020.

2 El clero secular (seculum) designa, por oposición al del claustro, al clero compuesto con el obispo y su presbiterio, es decir,
los sacerdotes no vinculados a una orden religiosa y, por lo tanto, no regidos por sus reglas monásticas (Herbemann).

3 La Orden de Clérigos Teatinos se funda en 1524 en Italia por el jurisconsulto Cayetano de iene y el Obispo de Chieti,
en latín Teate, que da nombre a la orden (Academic).

4 Cfr. Tortorici, González Marmolejo, Chuchiak y tantos otros.
5 Este y otros edictos relacionados pueden ser consultados en la página web del Instituto de Investigaciones Jurídicas de

la Universidad Nacional Autónoma de México.
6 El más famoso es el del jurista dominico Martín de Azpilcueta editado desde 1553 y hasta 1625.
7 Tortorici (179 y ss.) desarrolla la difícil adopción del mueble del confesionario; incluso en el siglo XVIII se continuaba

insistiendo en la necesidad de su uso.
8 Debemos entender por “políticas” las relacionadas con la polis, la ciudad, lo mundano, el siglo y, por lo tanto, ajenas a

lo teológico y espiritual.
9 En la solicitación por escrito surge un problema jurídico añadido, ya que la solicitatio debe producirse durante el acto

mismo de la confesión y el mensaje ha de ser ahí mismo entregado. En estos casos, el escrito deviene incluso prueba
fehaciente del delito (González Marmolejo 77 y ss.).

10 Hay numerosos ejemplos en Tortorici (175 y ss.).
11 Tortorici pone en tela de juicio la confesión como herramienta efectiva de dominación espiritual en la Colonia, debido

al escaso número de sacerdotes en América (174). Entiendo que Tortorici alude a la estrategia general de implantación
de la religión católica y no se reere a la relación particular individualizada que se crea entre penitente y confesor.

12 Múltiples son los supuestos de solicitación analizados por los estudiosos del tema: Tortorici, González Marmolejo y
Chuchiak son algunos de los más signicativos.

13 Chuchiak en su trabajo Sins of the Father (100 y ss.) desarrolla el uso de esta estrategia por parte de los indios americanos
para poner n a abusos y castigos mediante lo que él denomina como “un brillante acto de resistencia del pueblo Maya
frente al clero” (100; traducción propia).

14 El estudio de los hechos de la demanda desde una perspectiva narrativista del derecho es abordado por Calvo González
en Implicación derecho literatura, al tratar “la controversia fáctica, contribución al estudio de la quaestio facti desde una
perspectiva narrativista del Derecho” (363-389).

15 Jaime Francisco Coaguila Valdivia, “Narrativismo como método en la teoría del Derecho y modelo de la argumentación
jurídica”, en Implicación derecho literatura, citado en la bibliografía.

16 Ejemplo es el extracto de la carta remitida en 1600 por la Inquisición a la Suprema: “Están presos y mandado prender
veintitrés sacerdotes confesores por haber solicitado sus hijas de penitencia […] actos torpes y deshonestos y que algunos
tienen de cuarenta testigos arriba y uno ciento y él conesa de setenta casi” (AHN, Inquisición, leg. 352, f. 256 v., citado
en Meneses 119).

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar este artículo: Morales Segura, Cristina. “El delito de solicitación: género, narrativa y resistencia”.
Cuadernos de Literatura, vol. 26, 2022, https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.dsgn

https://es-academic.com/dic.nsf/eswiki/879021
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.dsgn



