CUADERNOS Vol. 26

Publicacién continua
DE LITERATURA 0%

ISSN: 2346-1691 (En linea) | ISSN: 0122-8102 (Impreso)

Articulos
El delito de solicitacion: género, narrativa y resistencia®

The Crime of Solicitation: Gender, Narrative, and Resistance

Cristina Morales Sequra® DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.dsgn
John Jay College ofarz'minﬂl Justice, City University of

New York, Estados Unidos de América

cmoralessegura@jjay.cuny.edu Recibido: 01 mayo 2020
ORCID: https://orcid.org/0000—0002-6909-9462 Aceptado: 29 agosto 2020

Publicado: 15 octubre 2022

Resumen:

Este articulo explora el expediente inquisitorial contra un clérigo acusado de solicitacidn o requerimiento de favores sexuales a su
penitente, una mujer testigo compareciente en la causa. El sacramento de la confesién constituye aqui un abuso de poder religioso
y sexual ante el cual la mujer desarrolla una estrategia de denuncia con técticas narrativas y argumentativas precisas, utilizando a su
favor el sistema establecido y sus relaciones intrinsecas de control y poder. Su resistencia se articula desde el interior del sistema con
la intencién de poner fin a las practicas abusivas del clérigo.

Palabras clave: Inquisicidn, solicitacidn, derecho y literatura, confesién, Santo Oficio.

Abstract:

This article explores the Inquisition file against a priest accused of solicization or requesting sexual favors from his penitent, a woman
witness in the process. The sacrament of confession becomes a case to prove religious and sexual abuse of power. Confronting a
situation of continued harassment, she develops a strategy in which she exposes the facts using precise narrative and legal techniques.
She uses on her favor the legal system and the control and power tools of the inquisitorial establishment. The abused woman
articulates her particular resistance from inside the system, aiming to stop the abuse exerted by the priest.
Keywords: Inquisition, solicitation, law and literature, confession, Holy Office.

Introduccién

El expediente inquisitorial1 que nos ocupa es un caso iniciado en 1579 contra el padre Cartagena acusado del
delito de solicitacidn; esto es, de haber requerido los favores sexuales de su penitente, Jeronima de Orozco. Este
es uno de tantos expedientes seguidos por la Inquisicién en el que se retne en el proceso previo de audiencia
a los testigos sobre los hechos ocurridos para que el calificador, normalmente un miembro del clero secular,”
se pronuncie como evaluador teoldgico, y determine la continuidad del proceso y el eventual castigo para su
perpetrador. En esta primera fase es vital la estrategia adoptada por los testigos, ya que hechos y calificaciones
juridicas han de entrelazarse, de forma que despierten el interés de la Inquisicion. Los lectores, al mismo
tiempo que el tribunal encargado de la calificacién, irdn acercindose a los hechos a través de la narracién
argumentativa de la testigo. Se trata este de un delito que desencadena un procedimiento y una idiosincrasia
muy peculiar al ocupar el papel protagénico una mujer —victima del delito, pero no sujeto protegido por la
persecucion del mismo—. A ella le corresponde articular la delacién con el objetivo de frenar el abuso.

Este trabajo estd orientado por los documentos mismos del proceso inquisitorial y en ¢l se analizan las
declaraciones de los comparecientes, los aspectos del delito y el curso del expediente, contextualizado por las
aportaciones de los principales tedricos en la materia. Finalmente, se estudia el dictamen final, o parecer, para
extraer conclusiones que pondrén en evidencia la contemporaneidad de los hechos relatados. El objetivo del
estudio es analizar la posicién adoptada por la testigo y su sutil estrategia narrativa en su intento de detener el
acoso sufrido. El lector accede a un proceso juridico marcado por una elaborada narrativa inquisitorial que a

Notas de autor

2 Autora de correspondencia. Correo electronico: cmoralessegura@jjay.cuny.edu


https://orcid.org/0000-0002-6909-9462
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.dsgn

Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, |SSN: 0122-8102 / 2346-1691

veces trasciende alo literario, tanto en el procedimiento mismo como en las fuentes juridicas utilizadas. A este
comparece dofia Jer6nima, haciendo valer su estrategia juridica para convencer a un tribunal cuyo propdsito
no es defenderla a ella, pero del que se sirve para intentar poner fin al acoso.

Es la compareciente una de tantas mujeres que, a pesar de su condicién de sujeto subordinado y relegada
a espacios privados, consigue “hacerse oir” y articular una fundamentada argumentacién juridica. El hecho
excepcional de que una mujer consiga acceder al entorno patriarcal que la audiencia inquisitorial representa
se explica en el interés concreto que el Santo Oficio tenia en perseguir este tipo de actuaciones. Conviene
adelantar que el bien juridico protegido en este supuesto no es la dignidad de la mujer como persona, ni su
integridad o intimidad personal y sexual, tampoco su libertad sexual. El bien juridico protegido esla integridad
del sacramento de la confesién, que la Inquisicién detesta ver corrompido por el uso sexual y mundano
que el clérigo hace de este. Se da la peculiar circunstancia de que es la mujer, victima del acoso, quien se
instaura como protectora de la integridad del sacramento, ya que, por la naturaleza intima del mismo, sin
su denuncia la Inquisicién desconoceria lo ocurrido. Dofia Jer6nima, conocedora del escenario, articula con
precision juridica su estrategia. La voz de la ahora elevada a la categoria de testigo, y antes simple penitente,
serd escuchada en este nuevo entorno que es el proceso inquisitorial, también esfera de poder —como lo es
el confesionario—, aunque ahora publica, a la que ella ha logrado acceder. Aqui intentard poner freno a una
actuacioén perjudicial para ella usando estrategias que le son ajenas y sirviéndose de un discurso que no esta
pensado para protegerla, pero que servird a sus prop6sitos. La practica de la confesion se ha tornado en abuso
de poder y, ante la situacién de acoso continuado, ella desarrolla una estrategia de denuncia para articular su
alegato, su particular resistencia desde dentro del sistema.

El proceso

Se inicia este expediente

en la ciudad de los Reyes [actual Lima, Pert1] a doce dias del mes de junio de 1579 afios estando el sefior inquisidor licenciado
Cerezuela en su audiencia de la mafiana mandé parecer ante si a fray Diego de Angulo comendador de la casa y monasterio

de la Merced de esta ciudad. (f. 5)

A la usual pregunta del secretario encargado del proceso calificador acerca de “si sabe o presume o sospecha
la causa para la que ha sido llamado” (f. 5), el fraile contesta que “sospecha que es llamado sobre un negocio
tocante a una mujer” (£. 5). La mujer es dofia Jerénima de Orozco, de 27 afios, casada con don Juan Gutiérrez
de Benavides. Ella comparecera al dia siguiente para informar sobre lo acontecido:

Que habr diez meses poco mds o menos que esta testigo se confesé con el padre Pedro de Cartagena de los teatinos® y en
la segunda o tercera confesidn, estando en la confesion, dijo algunas palabras por las cuales le manifestaba que la queria bien
diciéndola que le pagase en la propia moneda y esto le dijo en tres o cuatro veces que la confesé en las cuales confesiones 70 e
daba otra cosa por penitencia sino que le volviese a hablar otro diay la decfa que habfa de cumplir aquella penitencia porque
era penitencia y que si no la camplia pecaba mortalmente y esta testigo volvia a hablarle y trataban palabras de amores e e/
confesionario. (£. 9; énfasis afiadido)

Con esta descripcion dona Jerénima #ipifica un delito que el Santo Oficio persigue con celo. El proceso de
solicitacién ha pasado a la jurisdiccién inquisitorial, sustrayéndose de los tribunales eclesidsticos episcopales
en 1559, apenas veinte anos antes de este suceso. Este es un delito de orden teoldgico que se presume estd
relacionado con la herejia y es considerado una falta grave en relacién con el resto de las transgresiones
sexuales cometidas por el clero. Por tal motivo, y por el componente implicito de publicidad negativa que
para la institucién representaba, son procesos que se llevan con estricta discrecion para evitar escindalos y
desacreditacion de la autoridad eclesidstica. Es de entender que el comienzo de este tipo de procesos sobre
solicitacién se producirfa normalmente, dada la naturaleza intima del delito, por acusacién directa de la



Cristina Morales Segura. El delito de solicitacion: género, narrativa y resistencia

solicitante o por una forma especial de denuncia a través de un tercero, otro sacerdote confesor, el padre
Angulo, quien, a fin de que la penitente pudiera ser absuelta de sus pecados, pone en conocimiento del Santo
Oficio tal situacién extraordinaria. Un minimo de dos o tres denuncias en contra del sacerdote eran necesarias
para que el proceso previo de investigacion o instruccion fuera iniciado (Gonzélez Marmolejo 62). En este
supuesto apenas se cuenta con dos denuncias, y una de ellas es indirecta, con lo que su resultado se torna
mds incierto. Una vez iniciado el procedimiento mediante la oportuna acusacion o denuncia, y recogidas las
testificales, corresponde la ratificacién o confirmacién de lo inicialmente expuesto por los denunciantes, esta
vez frente a funcionarios inquisitoriales diferentes, en este caso el fiscal y los necesarios testigos del proceso.
Posteriormente, se produciria la investigacion para acreditar la realidad de los hechos. En el expediente que
nos ocupa, no consta si tal investigacién ocurrio, pero si consta la calificacién juridica de los hechos apuntados
en el testimonio de dofa Jer6nima. El proceso finaliza normalmente con una sentencia y, en su caso, con la
imposicién de la pena correspondiente. En este expediente el procedimiento culmina en apenas un “parecer”,
consistente en una breve anotacién al margen que pone fin o suspende el proceso de forma extraordinaria.
Este “parecer”, y la inexistencia de una sentencia firme, provee al caso de dofa Jerénima de ricas variables.

Acorde con la potente cultura administrativa y burocrética que el Santo Oficio desarrolla, el caso que aqui
nos ocupa se compone de una primera comparecencia del testigo denunciante, el sacerdote Fray Diego de
Angulo, el 12 de junio (ff. 1-8); de una segunda comparecencia y deposicion de testigos por parte de dofia
Jerénimaal dia siguiente (ff. 9-10); y de la posterior ratificacion de la testigo el 3 de septiembre, quien se afirmé
enlo ya depuesto con anterioridad (ff. 11-12). Un tercer grupo de documentos lo constituyen los tres informes
calificadores, el primero (ff. 13-16) en el que uno de los calificadores del Santo Oficio, Fray Miguel Adridn,
decide elevar el caso para ser tratado definitivamente por el Tribunal de la Santa Inquisicién. Se analizara, por
tltimo, el llamado parecer (f. 23) o decisién que pone fin al proceso, un documento que, desde el siglo XVI,
traerd al lector actual controvertidos ecos contemporéneos.

El primer documento lo constituyen las declaraciones de un segundo confesor, no del sacerdote solicitante,
sino un tercero, ante el que dofia Jerénima acudio a confesarse con posterioridad a la solicitacién sufrida. Este
indica que

lla se habia confesado muchas veces con un cierto padre de la compaifa cuyo nombre no le dijo [...] no claramente sino

sospechdndolo que el otro teatino es el padre Cartagena [...] quien algunas veces y muchas en la confesion la decia palabras
muy regaladas, especialmente la decia que él la queria mucho y la pedfa que ella le quisiese mucho a él y que no amase a otro.

(£:5)

En este primer paso, el proceso solo avanzara en los engranajes inquisitoriales si el calificador considera
que se trata de un supuesto de delito de solicitatio —es decir, avances con intencidn sexual que el confesor
desarrolla hacia la penitente en el momento de la confesién (Gonzalez Marmolejo 77)— v si su comision
queda efectivamente acreditada. Ello es asi porque existe una transgresion multiple: la ruptura del voto
de castidad del sacerdote, la fornicacién fuera del matrimonio, pero, sobre todo, y es aqui donde radica la
naturaleza y competencia “inquisitorial” del delito, estamos ante un supuesto de corrupcidn del sacramento. Y
es esta mancha lo que interesa perseguir a la Inquisicion: el sacrilegio y la posible herejia que se produce por
desvirtuar uno de los sacramentos mds significativos de la religion catdlica. El “simple” acceso carnal entre
religioso y penitente no es tratado por el Santo Oficio (Tortorici 165-166), la ruptura del voto de castidad
del sacerdote y la fornicacién entre un clérigo y una mujer casada tampoco. Estos supuestos, bastante
habituales por otra parte,* son tratados por cortes eclesidsticas, pero nunca inquisitoriales. Y, por supuesto,
el abuso a la mujer confesante—o al hombre o al nifio 0 a la nifia, libre o esclavo, espanol, criollo o indigena
— no parece preocupar al Santo Oficio lo suficiente parallegar a estos efectos calificadores ni punitivos. Sobre
este supuesto no existe mencién alguna en el proceso ni en la sentencia. Para la Inquisicion, si el culpable es
el confesor que ha corrompido el sacramento, la penitente es parte casi complice o una cooperadora
necesaria en el delito; nunca es considerada victima ni duefia del bien juridico protegido.



Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Legislacion: edictos sobre la confesion

Prueba del enorme interés de la Inquisicién en perseguir las acciones de los clérigos y del contexto en que
ocurrfan, se encuentra en el Edicto del Santo Oacio sobre extirpacion de abusos de confesores contra la
honestidad de 1783, que, si bien no es el aplicable a la fecha y lugar de estos abusos, es una de las fuentes
legislativas més descriptivas que regula esta préctica. Cuando el Santo Oficio emplea la palabra “abuso’, se
refiere al efectuado al sacramento, no a la penitente: es un abuso que frustra el fin del sacramento, el perdén
del pecado y la redencién del confesante. Estos edictos y el gran nimero emitido reconocen la necesidad de
regulacién enunciada en la propia exposicion de motivos de la ley. Los edictos son una fuente legal escrita de la
propia Inquisicién y “difunden las clasificaciones de los delitos bajo jurisdiccion inquisitorial” (Bethencourt
192). Estos edictos particulares, frente a los generales mds estercotipados, responden a “problemas inmediatos
que exigen una toma de posicion o la advertencia publica del tribunal” (Bethencourt 230). Tras los edictos
relacionados con el delito de solicitacién, se intuye una realidad concreta de perversiones y abusos de
autoridad que pone de manifiesto la necesidad de la regulacién del sacramento de la confesidn, institucién
clave que otorga enorme poder de agencia al sacerdote confesor (Foucault 35 y ss.) y configura las relaciones
que se producen en el confesionario como lugar donde se exponen los pecados para alcanzar la salvacion. Por
ley se establece el modo, el tiempo y la forma de la confesién, mediante normas establecidas en los manuales
de confesores;° llegando incluso a regularse el mueble fisico de los confesionarios’ y sus ubicaciones en lugares
publicos y transitados de las iglesias. Prueba de la preocupacién inquisitorial ante la creciente perversion
de estas précticas la encontramos en las propias leyes del momento. Los edictos entran a regular con total
minuciosidad el acto y modo de la confesion, exponiendo todo un imaginario que entra en detalles tan prolijos
como la obligacién de la existencia de rejillas en los confesionarios y sus medidas exactas, las posturas que
las penitentes deben evitar, siempre colaterales y nunca de frente al confesor, quien, también se especifica,
en ningtn caso deberd cubrir con sus capas al penitente. Se establece la preferencia de que la confesién se
haga en las horas del dia y, estando las caras y cabezas descubiertas, se indica cémo confesar en capillas y
oratorios privados, siempre a puertas abiertas; en los conventos de monjas, se aclara como confesar a hombres,
a enfermas (“Edicto del Santo Oficio” 215-217). Constituyen dichos edictos un extenso glosario casuistico
que es prueba palpable de la perversa imaginacién desarrollada en el singular acto de la confesiéon. Como lo
muestra el siguiente ejemplo:

Que no se confiesen mujeres sino en confesionarios cerrados con puertecillas propias, de modo que el confesor quede sin que
pueda alguna casualidad, inadvertencia, o de intento, tocar o ser tocado de sus pies; y las rejillas que necesariamente han de
tener a los lados estén dispuestas de tal manera que se perciban las voces, sin que quepan por sus huecos o taladros los dedos
y mucho menos las manos. (“Edicto del Santo Oficio” 220)

El edicto, pieza literaria en si misma, ofrece un imaginario inagotable de peripecias y es prueba fehaciente
de la singular relacién que entre sacerdote y penitente se establece. Existe legislacion que también senala al
culpable de tan perverso hecho, el cual no es el clérigo solicitante, sino el mismo diablo, legitimando asi la
procedencia y necesidad del actuar inquisitorial para “tratar de arrancar de raiz la perversa cizana, que el
comun enemigo con diabdlica astucia ha procurado sembrar en el mis sagrado campo” (“Edicto del Santo
Oficio” 219). La literatura desborda en el texto juridico por multiples vias, devela narrativamente una realidad
apabullante, relata todo un mundo de posibles perversiones sexuales cometidas a la sombra del acto religioso y
permite entender la preocupacién de poner fin a ellas. Al mismo tiempo, vincula alegéricamente metéforas de
siembra: “Raiz, cizana, sembrar, campo, semilla”. Al margen de la metafora continuada que deviene alegoria
de la siembra del bien y la extirpacién de la mala hierba, el lector intuye el acecho del “comtn enemigo”,
quien se perfila como causa intrinseca del delito, un diablo ex machina, que, eximiendo al actor real de
culpa, surge como causante de todos los males de la tierra y legitima la actuacién inquisitorial.



Cristina Morales Segura. El delito de solicitacion: género, narrativa y resistencia

El edicto, en su rebuscada sintaxis, recuerda la obligacién de que ningtin confesor antes ni después de
la confesién “se divierta, ocupe, ni admita salutaciones, noticias, ni conversaciones de las que se dicen
politicas® con sus hijas espirituales [...] y portillos que abren la malicia y el demonio para las ilusiones del
corazén” (“Edicto del Santo Oficio” 220). El caso del padre Cartagena es un delito perpetrado principalmente
a través de la palabra: “Palabras de requicebros’, “de amor”, “de ternura”. Sin embargo, durante el curso del
expediente también parece haber repetidos indicios de que en algiin momento se ha traspasado la barrera de
las palabras y el padre Cartagena ha intentado, quizis conseguido, avanzar en su acoso: “Y le parece que la
abrazé aunque no se acuerda bien y esta testigo estaba en la cama desnuda” (f. 9). O esta otra explicacién: “Y
asi la volvi6 a llamar y [...] tomdndole las manos y besdndoselas llegando con las suyas a los pechos de esta
testigo y la quiso besar y esta testigo no lo consintié” (f. 9). No queda claro si los avances se han producido en
el confesionario, més bien pareciera en las habitaciones de la penitente, aunque bien pudiera ser el caso de una
confesion en la cama por enfermedad, con lo que también se daria el supuesto requerido para la solicitacion.
El acoso parece haber trascendido la estricta intimidad de las palabras erdticas cruzadas durante la confesion.
También se da a entender que se han cruzado notas escritas y no queda clara la posible iniciativa o no de dona
Jerénima.’

Para que el delito de solicitacién quede tipificado, las palabras de cortejo son suficientes: “Los avances
con intencidn sexual que el confesor desarrolla hacia la penitente en el momento de la confesidon” (Gonzalez
Marmolejo 77). La confesidn reproduce la misma pauta interrogatoria del Santo Oficio o viceversa. El acto
de la confesién constituye una suerte de “miniinquisicién” personal y cotidiana en el que se juzgan los
pecados-delitos del confesante. Este paralelismo entre interrogatorio inquisitorial y confesién no constituye
tanto un orden cronoldgico o prelativo, sino de reproduccién sistemdtica de pardmetros de control. No
olvidemos que el procedimiento inquisitorial desde sus origenes medievales se reduce “de forma somera en el
siguiente recorrido, sermon, denumia—conﬁsz’o’n, interrogatorio-tortura, proceso, condena, ejecucién” (Barrio
152; énfasis afiadido). Tanto confesién como procedimiento inquisitorial se basan en un interrogatorio con
el propdsito ultimo de la redencién del reo y su apartamiento del mal, organizados ambos con pardmetros de
poder seculares, sujecién y control de las personas.

En la solicitatio el sacerdote, cuya funcién en la confesion ha de ser simplemente la de preguntar y escuchar,
abusa de las palabras, traspasa sus atribuciones mediante frases laudatorias 0 amorosas, expresiones elogiosas,
a veces términos erdticos (Gonzélez Marmolejo 91), incluso pornograficos, o bromas y versos de contenido
sexual (Gonzélez Marmolejo 82), que buscan acosar a la mujer y confundirla para lograr favores sexuales.
El sacerdote tergiversa la confesion y el acto se trastoca en una forma de sexo a través de las palabras,”
transformando el sacramento en un acto erético, lo que para la Inquisicidn es una aberracion en si misma.
Si es precisamente la religién cristiana la que intenta coartar la libertad sexual, y se instaura como una de las
principales armas de control de la sexualidad en Occidente (Foucault 35 y ss.), la paradoja originada es total
y la confusién creada en el penitente, extrema.

La confesién, instrumento de poder

Entramos asi en el tema de la confesién como herramienta de poder, como un arma esencial que le otorga
agencia al confesor y que sitda al o a la penitente en una posicién de vulnerabilidad y sometimiento.!! Para
Foucault (35 y ss.), la religién cristiana descansa sobre una institucion clave: la confesién. Segtin la doctrina
catélica los pecados son borrados mediante su enunciacién y consecuente perdén. Sin embargo, los efectos
del pecado no desaparecen en su integridad, si bien este es perdonado y borrado a los efectos “divinos” desde
una perspectiva religiosa, no ocurre lo mismo a los efectos “humanos”, pues surge un nuevo vinculo entre
confesante y confesor, quien, precisamente por el hecho de conocer la vida intima del pecador, asume un
rol de poder con respecto a aquél. Esta relacién intima que el sacerdote busca en estos supuestos le permite



Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

desarrollar una estrategia: conoce a la mujer confesante, sus puntos débiles y como utilizarlos en su plan de
acoso. Puede ser una estrategia directamente abusiva si la confesante tiene una situacién social precaria y
necesita comida o dinero, o puede ser de elogio si la mujer es de clase acomodada y busca comprensién y
compaﬁ{a.12 Dado el prestigio social que le otorga su ministerio, el solicitante logra establecer una red de
poder en torno a su victima, llegando incluso a utilizar a otros fieles y personas proximas a esta en su propésito.
Este supuesto es ejemplo de ello, en el caso del interrogatorio a la hija de dofia Jerénima o en la instancia al
marido para que la mujer se confiese mas frecuentemente: “Entrando su marido en casa habia entrado muy
demudado alterado y alborotado y le habia dicho, que es esto senora porque no habléis al padre fulano que
estd muy quejoso de vos” (f. 6). La relacién es pues una situacién de abuso basada en el chantaje moral y en la
extorsién anadida que supone la negacién del perdén que la confesante busca en el sacramento.

Esta realidad estd afectada por el tradicional papel del confesor en la vida de las mujeres catdlicas, figura
esencial en su vida, guia espiritual, censor del bien y del mal y, en ocasiones, tinico hombre con el que la
mujer entablaba una relacién intelectual o profunda. Se trata de mujeres faltas de compafiia, condenadas a
matrimonios concertados y, por lo tanto, vulnerables y sometidas. En la extralimitacién que se produce en este
delito el sacerdote solicitante usa de su poder moral y se sirve de una tactica muy definida: se extralimita en sus
funciones y hace preguntas que pueden producir excitacién sexual, y que también le ayudan en su estrategia
acosadora. Son preguntas que sirven para conocer la vulnerabilidad de la victima y asi facilitar la agresion.
En el supuesto de la solicitacion, la confesién se convierte en algo totalmente subvertido: estrategia amorosa,
estrategia de acercamiento sexual, estrategia de acoso y, en definitiva, estrategia de sometimiento y abuso de
la victima.

Durante su deposicién testifical, el padre Angulo —testigo denunciante— indica que “este testigo la dijo
y persuadi6 que estaba obligada a decirlo en el Santo Oficio y la persuadié muchas veces dello y que por eso
entiende que ha sido llamado” (f. 5) y adicionalmente “que confesindose con cierto confesor que no declaré
no la habia querido absolver sino le declaraba la persona cémplice de cierto pecado” (ff. 5-6). Ellector descubre
que dona Jerénima no es nunca absuelta de sus pecados, ni por el sacerdote acosador ni por el sacerdote
denunciante. El perdén buscado por la penitente se convierte en un chantaje moral continuado por el que se ve
obligada a comparecer indefinidamente ante su acosador, que asi la mantiene sujeta y atemorizada. La relaciéon
se alarga y, con ella, el delito. La segunda derivada de esta denegacién del perdén es que el sacramento no se
perfecciona, con lo que se esta infligiendo un mal moral a la confesante, como lo es la negacién del perdén,
base del credo catélico. Asistimos, asi, a la corrupcién total del sacramento, pues el retraso en conceder el
perdén se utiliza con un fin doloso: el seguir solicitando sexualmente a la penitente.

Ocurre adicionalmente que el segundo confesor, el padre Angulo, una vez enterado de lo que ocurre,
tampoco puede otorgar este perdén hasta que la penitente no presente la denuncia ante el Santo Oficio.
No supone, por lo tanto, un simple pecado que pueda resolverse en la intimidad del confesionario. Esta
necesidad de denuncia refuerza la idea de que estamos ante un delito contra una institucién y
constituye una especialidad que implica incluso la obligacién de la solicitada de denunciar al solicitante.
Para ello la Inquisicién usa incentivos, como el hecho de no entrar a tratar si hubo o no provocacién o
aceptacion por parte de la mujer solicitada; pero también, medios coercitivos, mas efectivos estos, como
supone el hecho de que la “omisién deliberada de la denuncia se consideraba pecado mortal, y puesto que
en este estado no puede ser absuelta de sus culpas, su negligencia la lleva a la excomunién” (Collantes 86).
Por ende, la mujer solicitada que no acude a otro confesor —quien la empujard a la denuncia— no puede
ser absuelta, pudiendo ser incluso excomulgada solo por su silencio. Para la Inquisicién, es un delito de
orden teoldgico y, para su castigo, es necesaria la denuncia de la confesante a un tercero. La Inquisicién
reposa en el testimonio de la solicitada para la persecucion del delito, otro de los principales motivos que
explica el acceso de las mujeres al reducido y patriarcal ambito del proceso inquisitorial.



Cristina Morales Segura. El delito de solicitacion: género, narrativa y resistencia

La estrategia de la solicitada

En el expediente, dona Jerénima es calificada siempre como testigo, nunca como victima. Esto es asi porque el
bien juridico protegido en este delito no es su dignidad como persona, ni la integridad o intimidad personal
y sexual de la mujer, ni por supuesto su libertad sexual, conceptos estos que llegaran muy posteriormente
a la doctrina juridica. Més adelante se verd cémo los informes calificadores se centran en delitos de orden
teoldgico y no en el acoso sexual en si. Jerénima es consciente de la realidad de su indefension y asi articula
su acusacién como testigo. Aunque en situacion de inferioridad, la mujer se hace oir en una de las escasas
oportunidades que para ello tiene, y prepara asi un esbozo de estrategia en su testimonio ante el tribunal
calificador. Dofa Jerénima acttia como la resistencia, conspira hédbilmente desde dentro de un sistema que no
defiende su derecho a no ser acosada, pero utiliza armas juridicas que eventualmente podrian beneficiarla.'?
Constan, en primer lugar, las siguientes afirmaciones de dofa Jer6nima ya comentadas: “Entrando su marido
[...] alborotado y le habia dicho, que es esto sefiora porque no habldis al padre fulano que estd muy quejoso de
vos” (£.6). A través de la actitud que describe en el marido —enfadado con ella— la testigo pone de manifiesto
cémo el sacramento del matrimonio también se pone en peligro, ya que, de resultas de la queja del confesor,
el marido no habia querido hablarle y la habia mirado mal. Ello apunta a un dafio en la relacién conyugal. La
testigo saca a relucir otro efecto de la solicitacién perjudicial para el sacramento del matrimonio en el que se
supone que la mujer ha de guardar fidelidad al marido. A mayor abundamiento, si el “marido no habia querido
mirarla’, otro prejuicio se produce, esta vez de orden casi econémico, ya que el fin reproductivo del matrimonio
queda danado. Continuando con la elaborada estrategia de la testigo, su testimonio, ya reproducido al inicio
de este estudio, da cuenta de una sabia articulacién juridica en su redaccién:

Que esta testigo se confesd con el padre Pedro de Cartagena de los teatinos y en la segunda o tercera confesion, estando en la
confesidn, dijo algunas palabras por las cuales le manifestaba que la queria bien diciéndola que le pagase en la propia moneda
y esto le dijo ez tres o cuatro veces que la confesé en las cuales confesiones 70 le daba otra cosa por penitencia sino que le volviese
a hablar otro dia y la decia que habfa de cumplir aquella penitencia porque era penitencia y que si no la cumplia pecaba
mortalmente y esta testigo volvia a hablarle y trataban palabras de amores en el confesionario. (£. 9; énfasis afiadido)

Dofia Jerdnima enumera las caracteristicas del delito de solicitacidn: es un delito continuado, se produce
en locus confesionis, hay avance sexual y, por ultimo, hay intencién de continuar el acoso. Mostrdndose asi
conocedora de la tipificacién inquisitorial del delito. Ella continta con la elaboracién de su estrategia al
incidir no en el hecho mismo del acoso, sino en todo tipo de circunstancias que pueden producir la alerta
en los calificadores, también en el hecho de que el padre Cartagena no reconoce el pecado que representa,
supuesto que ha de ser preocupante para la Inquisicién, que debe velar por la correcta implantacién de la
religion catélica en un continente neéfito: “Y el padre Cartagena la dijo que 70 habia sido pecado mortal por
cuanto ¢l de su parte no habia tenido propésito de ofender a Dios porque aquello lo habia hecho como con
suhermana” (£.9). También dofa Jerénima intuye error de fe y posibilidad de alarma para los inquisidores en
estas palabras del clérigo: “Estos tocamientos y besos y abrazos y escribir billetes y decir sois mi alma y mi vida
y quieroos y amoos hecho con ellos [los sacerdotes] no es pecado mortal” (f. 10). La calificacidn de lo que es y
no es pecado es un tema teoldgico enunciado como de pasada por la testigo, pero sobre el que el Santo Oficio
es muy sensible y tendrd que pronunciarse en la sentencia. La tltima de las estrategias utilizadas por la testigo
se produce durante su ratificacion, en la que saca a relucir el asunto de un tal Luis Lopez, un caso anterior,
para indisponer a Cartagena frente a la Inquisicién: “Dijo que en esta tierra el Santo Oficio prendia por cosas
muy livianas que en Castilla no se hiciera caso de ellas” (f. 11).

Dona Jerénima, por ella misma o asesorada por un experto abogado, es consciente de la importancia de la
narrativa de los hechos en la tipificacién del delito y, con ella, de la historia que cuenza. En términos juridicos,
la estratega basa su argumentacién en los antecedentes de hecho, en un singular ejemplo de narrativismo del
derecho en tanto metodologia y modelo de argumentacién juridica. El movimiento derecho y literatura



Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, |SSN: 0122-8102 / 2346-1691

otorga vertientes psiconarrativas y socionarrativas a la ciencia juridica' y la testigo de este caso hace buen
uso de ellas. Dofa Jerénima es muy consciente de la necesidad de una narracién argumentada, ordenada y

motivada'® que pueda incitar a la alarma al tribunal y, con ella, a la condena del reo. Toda narracién dispone
de un método en si misma, como en este caso, y es lo que Jerénima hace: argumentar mediante la narracion.
El discurso de dona Jerénima y los hechos asi planteados son los que otorgan un sentido a su estrategia y, por
tanto, al proceso. Los hechos narrados son tan esenciales que devienen argumentacion.

Los hechos son la historia, el relato literario que ha de contar con un planteamiento, un nudo y un desenlace,
mecanismo que provee al relato de un sentido y lo hace asumible y comprensible. Estos pasos confieren al
hecho del relato un fondo intrinseco de argumentacién que hace que ambas concepciones —la del derecho
como argumentacion y la del derecho como narracién— se vean ligadas en su esencia. El proceso para Calvo
Gonzalez (Derecho y narracién 10y ss.) se concreta como organizacién discursiva que se desarrolla ya desde
el primer momento, o incluso antes, en que se plantean los hechos (Morales Segura 105).

A lo largo de su deposicién testifical, dofia Jerénima plantea también una desquiciante historia
protagonizada por un padre Cartagena que se muestra cada vez mds trastornado. En ella se muestra al clérigo
como un enamorado romdntico, con llantos y actitudes de despecho vehemente: “Trat6 con esta testigo
muchas palabras amorosas y llord y dijo a esta testigo que se confesase con quien quisiese que ya no queria mds
con ella, sino que le hablase” (f. 10). Un personaje perturbado, celoso, como lo acreditan las preguntas a la
hija de dofia Jerénima, de doce anos, sobre si su madre tiene relacién con alguien més o escribe billetes a otros.

Como ultima parte de su estrategia, y aqui entra en juego el reconocimiento que la testigo hace de su
condicién de sujeto subordinado, ella se presenta ante el tribunal como pecadora arrepentida. No se arroga
ningun tipo de agencia para defender unos derechos que no le serfan reconocidos por este tribunal y a los
que nunca hace mencidn; antes, al contrario, no sustrayéndose a su papel de complice o de parte necesaria
en el delito, presenta una imagen acorde a la secular idea de mujer como objeto del pecado masculino:
“Y acusindose esta testigo de que en alguna manera habia dado consentimiento a los dichos tocamientos
que con ¢l habia tenido” (f. 9; énfasis afiadido). Sobre la base de un reconocimiento de subalternidad y su
condicién de mujer pecadora y necesitada de redencidn, expone una realidad que compete castigar al tribunal
y de cuyo correctivo ella se verd beneficiada. Dona Jerénima parece ser consciente de la serie de matices
descalificadores que tradicionalmente han sido asignados a las mujeres —debilidad fisica y mental, inclinacién
a determinadas faltas innatas a su naturaleza, lascivia...—, y que abundan en los entresijos del procedimiento
inquisitorial. Es, asi, esta perspectiva peyorativa la que nunca niega en su autoacusacién y que se trasluce
en el extracto mencionado. Es, por lo tanto, una resistencia callada y un sabio uso del procedimiento desde
dentro del sistema. Se trata también de una actuacién increiblemente valiente por su parte y que corresponde
contextualizar en su justa medida. La natural reaccién de estas mujeres abusadas no serfa la de presentarse ante
unos inquisidores, clérigos y hombres, para verse involucradas en un procedimiento que sacard a la luz sus
intimidades con el consiguiente descrédito de su honor y el de su familia, con un resultado més que incierto.
Dona Jerénima sabe también que para la Inquisicién lo esencial es el dafio teoldgico al sacramento de la
confesién, por eso ha de aportar una narrativa basada en los males teolégicos que ella se ve obligada a sufrir y
ha de presentar un escenario acorde al sentir del Santo Oficio. Ella hace énfasis en el dafio a su matrimonio y
a su integridad moral, en la no obtencidén del perdén y en el peligro de la condena de su alma pecadora. Junto
con estos males, también resalta los errores teoldgicos en que el padre Cartagena incurre: la negacién misma
del pecado que comete, con el enorme dafio que supone para los fieles una equivocada doctrina, sobre todo
en territorios “nuevos” para la religién catélica, como son las colonias de América.



Cristina Morales Segura. El delito de solicitacion: género, narrativa y resistencia

Los informes calificadores

Elinforme de calificacién, paso previo a la sentencia e imposicién de la pena, es un perfecto y sencillo ejemplo
de organizacién con precisa base juridica. Los informes de calificacién suelen estar en niimero impar, en este
caso contamos con tres, transcritos por el secretario del tribunal y redactados por tres clérigos, funcionarios
inquisitoriales. En todos ellos hay legislacién que apoya o fundamenta la decisién del calificador e, incluso,
una suerte de jurisprudencia. Se califican varios supuestos: el hecho de que el reo “no le ponia en penitencia
otra cosa sino que volviese a verlo en confesiéon” (f. 13), lo cual convierte la medicina que es el sacramento en
“ponzonay dafo espiritual del penitente” (. 14); el hecho de que “en cuanto dice que no cumpliendo la dicha
mujer esa penitencia sacrilega pecaba mortalmente” constituye para el calificador “un error en la fe contra lo
que dice la Sagrada Escritura” y también una “blasfemia contra la ley y el precepto de la penitencia” (f. 14);
el hecho de “no poner penitencia ni satisfaccién en el sacramento de la confesion’, eso, para el calificador,
“suena muy mal” (f. 14). También “que los tactos y palabras de amores que este reo tuvo con la dicha su hija
de confesion [...] no eran pecado mortal” (f. 14), para el calificador, se trata de “proposicién errénea iz fide y
el color que le pone de que era como con su hermana no se debe admitir y la misma color dan los alumbrados
diciendo que los tales dsculos no son pecado” (£. 14). Este supuesto enuncia una escena intima entre clérigo y
penitente que, sin embargo, es negada por aquel en cuanto a su sexualidad intrinseca. Al negar el perpetrador
su componente sexual y, por lo tanto, de abuso, este no solo se exime de culpa, sino que imputa falta de
entendimiento ala mujer acosada. La segunda variable no es tenida en cuenta por el tribunal, pero la negacién
del pecado supone un error teoldgico que este no pasa por alto: haciendo referencia a San Pablo, considera
el calificador que

lo que hay aqui que agrava esta proposicién es querer santificar los actos deshonestos y malos y con nombre de santidad
cometer estos delitos [...] negando ser pecado lo que la fe ensefia serlo [...] vino a dar en otro mayor, negando ser pecado lo
que la fe ensefia serlo. (f. 15)

El ultimo de los considerandos versa sobre “si estos tocamientos, besos y abrazos y escribir billetes hecho
en si'y con los de su orden, no es pecado mortal, y que hecho con otros no es bien, porque los otros hombres y
religiosos son malos” (f. 15). Resulta ser aqui la falta doblemente grave al afiadir que “se trata de proposicién
herética y que contiene manera de secta” (f. 15). Concluye asi la sentencia afirmando “la malicia de estas
proposiciones comparandolas con la doctrina de los Santos y uso de la Iglesia y espiritu que hubo en los
Santos. Asi que los dichos articulos son falsos, erréneos de la doctrina sana de Dios, peligrosos en la Iglesia” (£.
16). De nuevo nos encontramos a una dofia Jerénima que sabe cémo despertar las alarmas en el tribunal:
aparentemente el clérigo le ha hablado de “religiosos malos y buenos”, lo que implica una diferenciaciéon
entre las érdenes. Esto supone un sectarismo peligroso para la Inquisicién, quien determina su herejia. La
segunda de las sentencias calificadoras (ff. 17-19), firmada por fray Antonio de Hervias, viene a reproducir
lo contenido en la anterior, si bien se muestra més especifica a la hora de determinar el delito: “Solicitar la
tal mujer en la confesién no solo por palabras que en la confesién le dijo que pudieran a si solas salvarse sino
por la penitencia que le daba y por lo que cumpliendo la dicha penitencia con ella trataba” (f. 17). La frase
afianza la idea de que el acoso a la confesante no es de interés en el delito, sino, de nuevo, la insistencia del
clérigo de volverla a ver en confesion.

La conclusidén del proceso

Se desprende asi de estos informes calificadores que el delito de so/icitatio constituye uno de los crimenes mas
graves para la Iglesia catélica que identifica en ¢l sacrilegio, herejia y blasfemia, por lo que la Inquisicién lo
perseguia con enorme interés (Chuchiak 96-97). Dofia Jerdnima narré los hechos de forma que captaran la



Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

atencioén del Santo Oficio, supo utilizar una institucién que nunca pretendié defender sus derechos como
sujeto acosado, sino la integridad de un sacramento que, en el supuesto de la solicitacidn, era utilizado
como herramienta de sujecién y de hostigamiento sexual. Dofa Jerénima fue capaz de subvertir la norma
utilizdndola en provecho propio al obtener informes calificadores favorables. Sin embargo, la realidad llegé
bajo la forma de un parecer en el tltimo de los documentos (f. 23) de fecha no indicada y firmado por Melchor
Pérez de Mariduena. Este documento es acreditacién fehaciente de una realidad vergonzosa y se expresa en
términos que por si mismos constituyen una historia convertida en noticia contemporanea:

Visto con ordinarios y consultores esta informacién y proposiciones y calificaciones contra Pedro de Cartagena religioso
de la compaiifa sacerdote y confesor de ella, parecié que por ser un testigo solo, mujer, y no de buena fama, el reo, religioso,
no se procesa, ni por la solicitacion ni por las demds proposiciones que se testifican, sino que la copia de las testificaciones
y proposiciones solicitadas se enviasen a Vuestra Sefiorfa. Y parecié asimismo que por la fama que entre este reo y la dicha
mujer testigo hubo en aquella sazén de que se comunicaran, que ¢/ zestigo dice verdad y que por el peligro que podria haber
queddndose este reo en esta tierra, si prosiguiese en decir cosas semejantes a las mujeres sus hijas de confesion que seria bien
echarle de ella, sin bacer con él proceso por el orden que se siguiese menos inconveniente a su crédito. (f. 23; énfasis afiadido)

El castigo ejemplar al padre Cartagena no prosperé. Este fue exonerado y, sin embargo, dofia Jer6nima
fue vilipendiada por “mujer y no de buena fama” y el caso qued6 en poco. Sin embargo, son muchas las
conclusiones que de él se desprenden. En primer lugar, se destaca el tema de la insuficiencia de testigos ajenos
al hecho, al ser este un delito circunscrito a la esfera intima del confesionario. En segundo lugar, por la propia
naturaleza de la falta, las testigos (victimas) resultaban ser mujeres y, por lo tanto, la tinica prueba era su
palabra contra la del sacerdote. En tercer lugar, se da el caso de la escasez de otras testigos, ya que, de todas
las penitentes que previsiblemente tendria el padre Cartagena, solo comparecié dofa Jerénima como unica
solicitada, cuando la Inquisicidon estd avezada en recibir testimonios de numerosas mujeres unidas en sus
alegatos frente a un unico confesor.'® Una tnica solicitada habria de parecer escaso material al tribunal, quien
aplicaba estrictamente el principio procesal testis unus testis nullus. En cuarto lugar, ha de tenerse en cuenta
que la testificacion del otro sacerdote, fray Angulo, no deja de ser la declaracién de un tercero sin prueba
fehaciente. Por tltimo, en este supuesto, se da el caso anadido de que dofia Jerdnima no parecia gozar de buena
fama. Veamos en detalle la interrelacién de estas variables.

Al margen del tema del honor de las mujeres, aparece el de la calidad de los testigos y el ranking oficial
existente sobre este aspecto, regulado en los manuales de inquisidores, legislacién procesal que define el
procedimiento inquisitorial desde sus origenes medievales (Barrio 147). La tdnica general es considerar el
testimonio vertido por una mujer de muy escaso valor: “La mujer es un testigo inhdbil [...] puesto que
adolece de un defecto en la voluntad fundado en la volubilidad de sus declaraciones” (Collantes 78). Dofia
Jerénima, posiblemente criolla, no parece detentar la suficiente calidad para testificar en contra de un clérigo,
hombre, quizas espafiol y del que interesa proteger su dignidad sacerdotal. El hecho de que el procedimiento
inquisitorial —y la normativa procesal en su conjunto— no otorgara la calidad de testigo hébil a las mujeres,
reduce la capacidad de castigo de este delito. También puede darse el caso de que interese menospreciar la fama
de la testigo, o no promocionarla, ya que ello implica el archivo del procedimiento y la salvaguarda del honor
eclesidstico. En relacidn con esta “fama’, es preciso anadir que los sacerdotes solicitantes cuidaban bastante este
aspecto a la hora de elegir a sus victimas, centrindose en mujeres de ciertos grupos sociales, mestizas, mulatas,
indias, mujeres con un pasado discutible o incluso monjas de clausura obligadas a mantener el encierro, lo
que otorgaba al solicitante una ventaja estratégica a la hora de poner en duda la denuncia. Secretismo tras
secretismo en estas investigaciones subsecuentes que mudan la persona objeto de escrutinio: deja de ser el
clérigo solicitante el sujeto a examen para pasar a serlo la propia victima del abuso. Unida a su condicién de
mujer “y no de buena fama’, y de que solo es una la denunciante, se trata esta quizds de una primera denuncia
contra Cartagena. En el hipotético supuesto de que llegara al tribunal una subsecuente denuncia, cabria la
reactivacion del procedimiento, esta vez con mayor fundamentacién para prosperar.



Cristina Morales Segura. El delito de solicitacion: género, narrativa y resistencia

La contradiccién intrinseca de este tltimo documento es palpable, ya que parece reconocer que el caso fue
conocido en la comunidad y la realidad del acoso no se pone en duda, como no se pone de lado el peligro
que tal actuacién representa. El hecho, sin embargo, no interesa que sea expuesto ni aireado, ya que conviene
preservar la fama del clérigo, que no es sino la fama de su institucion, protegiendo asi la deseable imagen
de estos hombres, representantes de Dios en la tierra. El litigio queda finalmente inter nos y no sale a la luz,
remitiéndose el expediente al magistrado responsable, quien lo dejard sepultado en la inmensidad del archivo
inquisitorial. Efectivamente, los repetidos estudios sobre estos temas muestran que no muchos de estos delitos
prosperaban en penas (Tortorici 167-168). Y, de ser el caso, estas no eran extremas (193), y consistian en
el apartamiento de sus funciones como sacerdote o el retiro de su funcién pastoral. Este apartamiento de
funciones en algunos casos ni siquiera era perpetuo, debido a la falta de sacerdotes en América, por lo que
el clérigo reincidia en otros lugares. Si quizés en la Peninsula las medidas eran mds estrictas, en la colonia las
cosas cambian por este crucial motivo (Tortorici 195).

En este supuesto concreto, el castigo es incluso menor, simplemente se alejaba al reo de “estas tierras’, pero
se lo enviaba a otras tierras donde su actividad pudiera seguir desarrollindose impunemente. La realidad del
abuso tampoco es puesta en duda por el tribunal, ni el dafio que ello provoca, sin embargo, prevalece el interés
en ocultar una realidad vergonzosa y en preservar el crédito del sacerdote y el de la institucién que representa.
Queda el futil consuelo de que dona Jerénima, aunque “mujer, y no de buena fama’, vio momentianeamente
recompensada su estrategia, y al menos no tuvo que volver a sufrir el acoso del padre Cartagena, quien quedé
impune de continuar sus andanzas en tierras ajenas. Cabe destacar, sin embargo, la grandeza no buscada, pero
manifestada 4 posteriori, del poderoso archivo inquisitorial. Mediante la persecucion de este delito, y de otros
tantos, la Inquisicidn crea un riquisimo archivo que refleja el entramado social de la época y las desazones de
hombres y mujeres que tuvieron tratos con ella.

Obrascitadas

Archivo Histérico Nacional (AHN), Inquisicién, expediente n.° 3, Informacién contra Pedro de Cartagena. Referencia

PARES ES.dd28079, 1337.

Barrio Barrio, Juan Antonio. “Los origenes de la inquisicién medieval europea. La legislacion y la tratadistica
inquisitorial”. Honoris alit artes. Studiper il settantesimo compleanno di Mario Ascheri. Il camino delle idee dal
medioevo allntico regime. Dirito e cultura nell'esperienzia europea, vol. 3, Firenze University Press, 2014, pp.

147-158.
Bennassar, Bartolomé. Inquisicion espasiola. Poder politico y control social. Critica, 1984.
Bethencourt, Francisco. La inquisicion en la época moderna. Espania, Portugal, Italia, siglos XV-XIX. Akal, 1997.
Calvo Gonzdlez, José. Derecho y narracion. Materiales para una teoria y critica narrativista del derecho. Ariel, 1996.
Calvo Gonzdlez, José. Implicacidn derecho literatura. Comares, 2008.

Chuchiak, John F. “The Sins of the Father: Franciscan Friars, Parish Priest, and the Sexual Conquest of the Yucatec
Maya, 1545-1808”. Ethnobistory, vol. 54, n.° 1, 2007, pp. 69-127.

Coaguila Valdivia, Jaime Francisco. “Narrativismo como método en la teorfa del Derecho y modelo de la argumentacion
juridica”. Implicacion derecho literatura, coordinado por José Calvo Gonzélez, Comares, 2008, pp. 299-314.

Collantes de Terdn de la Hera, Maria José. “La mujer en el proceso inquisitorial: hechicerfa, bigamia y solicitacién”

AHDE, romo LXXXVII, 2017, pp. 55-87.

“Edicto del Santo Oficio sobre extirpacion de abusos de confesores contra la honestidad”. La inguisicidn de México, vol.
2, Heredia y Villegas, 1906, pp. 215-222. http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1020001447_C/1020001451_T5/10
20001451.PDF

Foucault, Historia de la sexualidad I. La Voluntad de Saber. Siglo XX1, 2019.

Gonzalez Marmolejo, Jorge René. Sexo y confesion. La Iglesia y la penitencia en los siglos XVIII y XIX. Plaza y Valdés,
2013.


http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1020001447_C/1020001451_T5/1020001451.PDF
http://cdigital.dgb.uanl.mx/la/1020001447_C/1020001451_T5/1020001451.PDF

Cuadernos de Literatura, 2022, vol. 26, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Herbemann, George Charles. The Catholic Encyclopedia, vol. 13, Appleton Company, 1912.

Meneses Mufioz, Mariana. “Solicitacion y praxis inquisitorial en los tribunales de México, Cartagena y Lima, siglo
XVII”. Fronteras de la Historia, vol. 24, n.° 2,2019, pp. 110-135.

Morales Segura, Cristina. Galeotes de Mercurio. Dykinson, 2020.

Tortorici, Zeb. Sins Against Nature. Duke University Press, 2018.

Academic. Teatinos, https://es-academic.com/dic.nsf/eswiki/879021.

Notas

10
11

12

13

14

15

16

Articulo de investigacion.

AHN, Inquisicién, 1337, expediente 3. Informacién contra Pedro de Cartagena. Referencia PARES ES.dd28079.
Agradezco a la profesora Dra. Mariana Zinni el acceso a este expediente, durante su seminario de posgrado de The City
University of New York (CUNY) en la primavera de 2020.

El clero secular (seculum) designa, por oposicién al del claustro, al clero compuesto con el obispo y su presbiterio, es decir,
los sacerdotes no vinculados a una orden religiosa y, por lo tanto, no regidos por sus reglas mondsticas (Herbemann).
La Orden de Clérigos Teatinos se funda en 1524 en Italia por el jurisconsulto Cayetano de Thiene y el Obispo de Chieti,
en latin Teate, que da nombre a la orden (Academic).

Cfr. Tortorici, Gonzalez Marmolejo, Chuchiak y tantos otros.

Este y otros edictos relacionados pueden ser consultados en la pagina web del Instituto de Investigaciones Juridicas de
la Universidad Nacional Auténoma de México.

El més famoso es el del jurista dominico Martin de Azpilcueta editado desde 1553 y hasta 1625.

Tortorici (179 y ss.) desarrolla la dificil adopcién del mueble del confesionario; incluso en el siglo XVIII se continuaba
insistiendo en la necesidad de su uso.

Debemos entender por “politicas” las relacionadas con la pofss, la ciudad, lo mundano, el siglo y, por lo tanto, ajenas a
lo teoldgico y espiritual.

En la solicitacién por escrito surge un problema juridico anadido, ya que la soficitatio debe producirse durante el acto
mismo de la confesién y el mensaje ha de ser ahi mismo entregado. En estos casos, el escrito deviene incluso prueba
fehaciente del delito (Gonzalez Marmolejo 77 y ss.).

Hay numerosos ejemplos en Tortorici (175 y ss.).

Tortorici pone en tela de juicio la confesién como herramienta efectiva de dominacién espiritual en la Colonia, debido
al escaso nimero de sacerdotes en América (174). Entiendo que Tortorici alude a la estrategia general de implantacién
de la religién catélica y no se refiere a la relacién particular individualizada que se crea entre penitente y confesor.
Multiples son los supuestos de solicitacion analizados por los estudiosos del tema: Tortorici, Gonzélez Marmolejo y
Chuchiak son algunos de los més significativos.

Chuchiak en su trabajo Sizs of the Father (100 y ss.) desarrolla el uso de esta estrategia por parte de los indios americanos
para poner fin a abusos y castigos mediante lo que ¢l denomina como “un brillante acto de resistencia del pueblo Maya
frente al clero” (100; traduccién propia).

El estudio de los hechos de la demanda desde una perspectiva narrativista del derecho es abordado por Calvo Gonzélez
en Implicacion derecho literatura, al tratar “la controversia fictica, contribucion al estudio de la quaestio facti desde una
perspectiva narrativista del Derecho” (363-389).

Jaime Francisco Coaguila Valdivia, “Narrativismo como método en la teorfa del Derecho y modelo de la argumentacién
juridica’, en Implicacidn derecho literatura, citado en la bibliografia.

Ejemplo es el extracto de la carta remitida en 1600 por la Inquisicién a la Suprema: “Estan presos y mandado prender
veintitrés sacerdotes confesores por haber solicitado sus hijas de penitencia [...] actos torpes y deshonestos y que algunos
tienen de cuarenta testigos arriba y uno ciento y él confiesa de setenta casi” (AHN, Inquisicién, leg. 352, f. 256 v., citado
en Meneses 119).

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Como citar este articulo: Morales Segura, Cristina. “El delito de solicitacidn: género, narrativa y resistencia’.
Cuadernos de Literatura, vol. 26,2022, https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.dsgn


https://es-academic.com/dic.nsf/eswiki/879021
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl26.dsgn



