CUADERNOS Vol. 27

DE LITERATURA Publicacién contzi(r;;;

ISSN: 2346-1691 (En linea) | ISSN: 0122-8102 (Impreso)

Articulos

Poner el cuerpo: Beya (le viste la cara a Dios) como una genealogfa de resistencia

feminista en la Argentina del Siglo XXI*
Place the Body: Beya (le viste la cara a Dios) as a Genealogy Feminist Resistance in Twenty-First Century Argentina

Maria Ximena Venturini * DOI: hteps://doi.org/10.11144/Javeriana.cl27.pcbv

Universidad de Salamanca, Esparia
x.venturini@usal.es
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9948-8864 Recibido: 01 noviembre 2022
Aceptado: 11 enero 2023
Publicado: 30 diciembre 2023

Resumen:

Este articulo estudia la novela grafica Beya (le viste la cara a Dios) (2013) de Inaki Echeverria y Gabriela Cabezén Cédmara, la cual
narra el secuestro y la prostitucion forzada de una mujer en el llamado conurbano bonaerense, en Argentina. El secuestro de la
protagonista Beya se leerd a partir del concepto romano de homo sacer, tal y como senalé Giorgio Agamben en su obra homénima, el
cual, en ¢l mundo antiguo, representaba una vita nuda (‘vida desnuda’). Ademds, se analiza de qué manera la novela gréfica
representa al cuerpo femenino como un espacio de resistencia y de contestacidon politica ante el sistema patriarcal.
Palabras clave: literatura argentina, femicidios, siglo XXI, novela gréfica argentina, Ni una menos.

Abstract:

This article studies the graphic novel Beya (le viste la cara a Dios) (2013), by Ifiaki Echeverrfa and Gabriela Cabezén Cdmara,
which narrates the abduction and prostitution of a woman in the so-called “conurbano bonaerense”, in Argentina. The
kidnapping of the protagonist Beya will be interpreted through the Roman concept of homo sacer, as it was used by Giorgio
Agamben in his homonymous book, which, in the ancient world, represented a “vita nuda” (‘bare life’). Furthermore, the article
analyzes how the graphic novel represents the female body as a space of resistance and political contestation to the patriarchal
system.

K eywords: Argentine Literature, Femicides, Twenty-First Century, Argentine Graphic Novel, Ni una menos.

Desde 2015, y bajo la consigna “Ni una menos’, los movimientos sociales feministas en Argentina han
luchado por visibilizar el problema de la violencia de género contra las mujeres. A partir de lo que se llamé
en inglés femicide y de su traduccion al espaiol como femicidio, se busca designar el asesinato de mujeres
como un fendmeno cuya causa no estd aislada de la estructura social y que, por lo tanto, es un término
tedrico con sentido politico.

En este articulo se estudiard la novela gréfica Bella (le viste la cara a dios) de Inaki Echeverria y Gabriela
Cabezén Cédmara, publicada por Eterna Cadencia en 2013, la cual retrata femicidios, secuestros y vejaciones
sobre cuerpos femeninos en un presente actual en el espacio del conurbano, la periferia de Buenos
Aires. Partiendo de la utilizacidon de la violencia extrema sobre los cuerpos de las mujeres que se retratan en las
vifietas, se propone asemejar este fendmeno con el poder del Estado soberano en la era premoderna, segun
planteaba Michel Foucault en el primer volumen de su Historia de la sexualidad. Los asesinatos que
ocurren pueden leerse a la luz del concepto romano de homo sacer, tal y como fue senalado por Giorgio
Agamben en su obra homénima. Si en el mundo antiguo este término representaba una nuda vida, el
proposito de este trabajo serd pensar a través de esta Optica la violencia ejercida impunemente sobre unos
cuerpos femeninos, cuyas vidas estdn expuestas a todas las violencias posibles, alejadas de un Estado y de una
ley que las proteja. Las mujeres asesinadas en estas novelas, como el homo sacer, son sujetos que se encuentran
amerced de una voluntad ajena, que decide sobre su destino.

Pero, si bien en un principio el retrato de los cuerpos femeninos vejados se asemeja a la condicién del
homo sacer, a diferencia de esta figura, en la novela grafica la protagonista Beya logra utilizar su cuerpo vejado

Notas de autor

2 Autora de correspondencia. Correo electrénico: x.venturini@usal.es


https://orcid.org/0000-0002-9948-8864
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl27.pcbv

Cuadernos de Literatura, 2023, vol. 27, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

también como un espacio de resistencia y venganza; logra encontrar un poco de justicia y paz a partir de
su accionar sobre el mundo. Aparece como una verdadera heroina, dentro de una nueva literatura argentina
emergente que juega también con el lenguaje y que desafia el realismo imperante anterior, que se acercaba
mds tradicionalmente a retratar la muerte y la desaparicion. Siguiendo a Ana Gallego Cuifias, se estudiard esta
novela ala luz de nuevas poéticas feministas en la literatura argentina contemporanea, en las que lo relevante
“no es el tratamiento de estas problematicas o el uso de ciertas formas literarias, sino justamente la irrupcion,
masiva y reveladora, de mujeres escritoras y de poéticas feministas” (108). Asi, la novela gréfica que se trabaja
en este articulo desafia los imaginarios heteronormativos y cuestiona la ideologia patriarcal, al mismo tiempo
que se acerca a la violencia de género de manera novedosa.

La literatura argentina en la época del Ni una menos

En la ciudad de Buenos Aires, en marzo de 2015, un grupo de periodistas, escritoras, artistas y comunicadoras
comenzaron una campana en las redes sociales bajo la consigna #NiUnaMenos. Dentro de un momento en
Argentina de profundas luchas ideolégicas—con la alianza conservadora, denominada Cambiemos, a punto
de tomar la presidencia con Mauricio Macri—nace el colectivo Ni una menos, el cual confronta el
discurso medidtico miségino (Palmeiro 181). Segtin lo explica Palmeiro (183), la consigna de “Ni una menos”
proviene de una reformulacién, por un lado, de “Ni un pibe menos”, lema histérico de las luchas contra la
violencia policial, y, por otro lado, de la frase “Ni una menos, ni una muerta més’, acunada en 1995 por la poeta
mexicana Susana Chévez, quien fue una de las inspiraciones del movimiento mexicano Ni una mds. Esta
formulacién hace, a la vez que imagina, otros mundos posibles y, sobre todo, un mundo sin femicidios
(Palmeiro 185). El concepto de femicidio se entiende no solo como un asesinato perpetuado, sino como la
forma mds extrema del terrorismo sexista (Fernindez 48). Este término da cuenta de las relaciones
inequitativas entre los géneros, que producen estas muertes, al mostrar su caricter profundamente social y
politico, que es el resultado de relaciones estratégicas de poder, de dominacién y de privilegios, que asumen
los cuerpos de las mujeres como propiedades de los varones en la sociedad (Ferndndez 49). Este concepto
proviene del inglés femicide, el cual fue acufiado por Diana Russell, y fue traducido al castellano por
Marcela Lagarde “como feminicidio, precisamente para que no fuera a confundirse en castellano como
femicidio u homicidio femenino” (221). Ademds, agrega un elemento fundamental para entender esta
violencia contra el cuerpo de las mujeres, el feminicidio se acompafia con la “violencia institucional que
conduce a la impunidad, o sea, incluimos en el feminicidio, la violencia institucional como parte del
fenémeno mismo” (Lagarde 223). Sin un Estado y una justicia patriarcales, el sistema no serfa lo injusto que
es con las mujeres.

Pero, si, como senala Nora Dominguez, uno de los desafios del arte contempordneo es entonces entender
un mundo que se dedica a asesinar y a cuantificar caddveres, existen muchas ficciones que eligen personajes
protagénicos, no disueltos en un colectivo (Dominguez 140). La individualidad de las victimas las
humaniza, chocando contra el peligro de la deshumanizacién, que es consecuencia del asesinato en masa. La
literatura se presenta, entonces, como un “campo de fuerzas donde la violencia y el terror desmenuzan
aquello que de politico contiene esta practica verbal” (Dominguez 138). El problema del poder en la
literatura, como sefiala la critica argentina, dialoga con los cuerpos y brinda varios cruces de sentidos (138).
Por otra parte, como senala Josefina Ludmer, el delito en la literatura articula determinados sujetos, voces,
culturas y cuerpos (14). Dentro de la literatura argentina, y pensando en la tradicién en la que se insertan
los textos que aqui se trabajan, desde la fundacién del pais el gesto fundacional ha sido la aniquilacién de
cuerpos, la desaparicién y el cautiverio de mujeres, sobre todo a partir del mito de las cautivas blancas.
Como senala Carmen Perilli, estas imagenes emblematicas legitiman la muerte y la violacién del cuerpo del
vencido, ya desde E/ matadero “se consuma la violacién y la muerte” (12). Es desde esta tradicién literaria de
la que se propone analizar la novela gréfica.



Maria Ximena Venturini. Poner el cuerpo: Beya (le viste la cara a Dios) como una genealogia...

“Poner el cuerpo”: Beyay la resistencia femenina en Argentina

Susanna Regazzoni trabaja sobre la centralidad del cuerpo en la literatura argentina del siglo XXI, ya que
lo sefiala como el instrumento sobre el que se funda “la dominacién y una construccién de una identidad
femenina degradada en cuanto sometida a un poder patriarcal e histéricamente condicionada a un trabajo sin
derechos” (82). También, Barbara Sutton estudia de qué manera las mujeres tienen capacidad de utilizar sus
cuerpos como herramientas de resistencia (5). En el capitulo 6 del libro Bodies in Crisis. Culture, Violence,
and Women's Resistance in Neoliberal Argentina, titulado “Bodies in Protest. Poner el cuerpo’, Sutton estudia
la frase de “poner el cuerpo” y la define como una prictica que realizan las mujeres activistas argentinas al
poner sus cuerpos como una contestacion politica:

Como practica de resistencia, poner el cuerpo consiste en implicarse plenamente, incorporando los cuerpos de manera racional,
emocional e incluso sensual de las activistas. Poner el cuerpo, por tanto, es hacer una declaracién —con el cuerpo— sobre
cudles son las convicciones politicas de cada uno y cudnto se esta dispuesto a hacer en apoyo de un proyecto politico. (205;
traduccién propia)

Es decir, Sutton aboga por entender también el cuerpo femenino como una forma de resistencia al
patriarcado en Argentina, y lo hace recordando un grupo de mujeres que durante la ltima dictadura militar
pusieron el cuerpo, las Madres de Plaza de Mayo. Esas mujeres, que buscaban a sus hijos desaparecidos y
que utilizaban panales de tela como pafiuelos en la cabeza, “trastorné el 4mbito politico dominado por los
hombres, al tiempo que infundia a la maternidad un significado politico” (Sutton 182; traduccién propia). De
esta manera, esas mujeres y madres, que soportaron y que marcharon en la plaza de Mayo, pusieron el cuerpo
al pedir justicia por sus hijos secuestrados y asesinados. Como explican Marcelo Bergman y Ménica Szurmuk,

las Madres pelearon con sus propios cuerpos que ofrecieron como evidencia de la existencia de los hijos ¢ hijas que el
régimen habia “desaparecido”. Ellas habfan parido a esos hijos, y ahora, en su ausencia, tenfan que hablar por ellos y
renacerlos nuevamente tanto en palabras como en ideas. Para incorporar la presencia de sus hijos en la vida del pais, las
Madres usan estrategias con las que buscan incorporar el cuerpo de los desaparecidos al paisaje del pais. (255)

Poniendo el cuerpo, ellas trajan el cuerpo perdido de sus hijos. Por otra parte, también podria pensarse esta
précticade poner el cuerpo en relacién con las marchas que organizd la monja Martha Pelloni ante el femicidio
de la estudiante Maria Soledad Morales en la cuidad de Catamarca, en el norte argentino. Las llamadas
Marchas del Silencio comenzaron tomando como modelo aquellas marchas de las Madres, sus caminatas
pacificas y silenciosas rugfan pidiendo justifica:

En lugar de las cldsicas reuniones organizadas por partidos politicos o por sindicatos dominadas por performances
publicas de masculinidad, las Marchas del Silencio se parecian notablemente a las acciones colectivas que las Madres de la
Plaza de Mayo habian iniciado 13 afios antes en la ciudad de Buenos Aires. En Catamarca, los manifestantes comenzaron a
realizar caminatas pacificas alrededor de la plaza central de la ciudad de Catamarca cada jueves demandando justicia y
rendicién de cuentas. Estas acciones colectivas introdujeron una nueva forma de protesta en esta ciudad periférica.

(Bergman y Szurmuk 257)

La primera marcha fue organizada por las companeras de Marfa Soledad. En ese momento, la monja
Martha Pelloni era la rectora del Colegio del Carmen y San José y se convirtié en la mentora de las jévenes.
La presencia de las mujeres como impulsoras de la busqueda de Sole servian también como una forma de
combatir las acusaciones sobre la victima por parte de sus captores y asesinos, que buscaban desacreditar a la
joven de 17 afios: “Las marchas fueron, sobre todo, esfuerzos de mujeres. Las mujeres, algunas de ellas de
solo diecisiete y dieciocho afios de edad, las organizaban. Una monja las conducia, y se dramatizaban los tipos
de virtudes asociadas a las mujeres: silencio, moderacién, pasividad” (Bergman y Szurmuk 258). En estas
marchas, la imagen de Maria Soledad aparecia como la de una adolescente mas, al igual que sus compafieras,



Cuadernos de Literatura, 2023, vol. 27, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

en su uniforme escolar y sonriendo. La de ella fue una adolescencia que sufrié un femicidio, y de la que el
Estado, representado en los politicos que la asesinaron, también fue culpable.

Tanto las Madres de Plaza de Mayo como las marchas emprendidas por Martha Pelloni podrian pensarse
en relacién con la campafia que Susana Trimarco hace en Argentina desde 2002, cuando su hija Maria de los
Angeles Verén fue secuestrada en la provincia de Tucuman. Trimarco llevé adelante una intensa busqueda,
con la certeza de que su hija fue secuestrada para su explotacion sexual, con base en los testimonios de varios
testigos. En el 2007, cred la Fundacién Maria de los Angeles, con el objetivo de rescatar victimas de esas
redes que secuestran y explotan mujeres. Como explica Cecilia Varela, el caso tuvo repercusion medidtica
gracias también al Programa Nacional Antiimpunidad del Ministerio de Justifica y Derechos Humanos,
que convoco a los familiares de las victimas a participar. De esta manera, Trimarco pudo conseguir
“recursos materiales y simbélicos que ayudaron a mantener a flote la causa judicial” (Varela 129).

Ademas, la figura de Trimarco tuvo consecuencias en el campo del feminismo argentino. Por ejemplo, en
el quinto aniversario de la desaparicién de Marita Verdn, se hizo la primera marcha publica en el Congreso
Nacional de Argentina, bajo la consigna “Aparicién con vida de las mujeres desaparecidas en democracia
y castigo a los responsables”. Esta consiga reunia la lucha de los derechos humanos después de la dictadura
argentina con la militancia feminista (Varela 130). La lucha de esta madre, que busca a su hija secuestrada,
también remite a la lucha de las otras madres, las de los pafuelos blancos. Todavia en democracia, los cuerpos
de las mujeres son secuestrados y desaparecidos. Pareciera que esa promesa de que no habria mas desaparecidos
es todavia una cuenta pendiente, cuando se trata de los cuerpos de las mujeres.

Beya (le viste la cara a Djos): intermedialidad y cuerpos ultrajados

La novela grafica Beya (le viste la cara a Dios), de Gabriela Cabezén Cdmara e Inaki Echeverria, fue editada
en 2013 por la editorial argentina Eterna Cadencia. Esta obra es la adaptacion al cdmic de la nouvelle Le
viste la cara a Dios, publicada por Gabriela Cabezén Ciamara en 2011 en formato e-book y, posteriormente,
en formato impreso en 2012 bajo el sello La Isla de la Luna. Originalmente, la novela formé parte de una
coleccién de historias populares infantiles adaptadas para adultos. Tanto la novela corta como la novela grafica
proponen una relectura del clasico cuento de la bella durmiente, y abordan el tema de la trata de mujeres en
Argentina.

La protagonista del libro es Beya, una joven victima de una red de prostitucién en el conurbano bonaerense,
que es secuestrada y, como cautiva, es obligada a ejercer la prostitucion. El cdmic, dibujado completamente
en blanco y negro, se convierte en un instrumento de denuncia social y material documental que sitta al
lector ante un caso de flagrante privacion de derechos humanos. La novela gréfica destaca la reivindicacién del
cuerpo, la violacién de los derechos humanos, las conexiones con lo sagrado, la transmedialidad y la violencia.
En ella, el lenguaje del cémic se une con la poesia que describe en versos lo que siente la victima al ser sometida
aviolaciones y torturas. Es importante destacar que, al comenzar la novela gréfica, aparece un epigrafe donde
se lee: “Aparicién con vida de todas las mujeres y nenas desaparecidas en redes de prostitucion. Juicio y castigo
a los culpables” (Favaro 47). Este epigrafe sittia el texto en una doble referencia: por un lado, la historia real
de Marita Verdn, y los frecuentes casos de trata de mujeres en Argentina; por otro lado, las referencias a la
tltima dictadura militar. Como explica Favaro,“el cuerpo femenino capturado se convierte aqui en un cuerpo
de ficcidn en que el secuestro con que inicia el relato hace referencia a la tltima dictadura militar” (46). De
hecho, el campo de concentracién y el burdel se entrecruzan en la narracién. Dividida en cinco partes, la
novela gréfica hace especial hincapié en la reivindicacién del cuerpo femenino, y destaca la afirmacién de los
derechos de las mujeres, la violencia ejercida sobre ellas, las conexiones con lo sagrado y la transmedialidad.

El cémic exacerba el cardcter trédgico de la historia en la que el cuerpo es dominado fisica y moralmente por
el otro-hombre, un cuerpo que es secuestrado y prostituido solo por ser un cuerpo femenino. En el espacio



Maria Ximena Venturini. Poner el cuerpo: Beya (le viste la cara a Dios) como una genealogia...

del burdel, un lugar imaginario poblado por vidas atrapadas y aniquiladas en trénsito, la fuerza del lenguaje
y del estilo narrativo de Cabezén Cédmara se funde con las imégenes explicitas de Echeverria. Las imdgenes
sangrientas en las descripciones de los abusos sufridos por la protagonista transmiten al lector la sensacion
de pérdida de dignidad y de posesion del cuerpo de la protagonista, al ser violada por sus clientes habituales,
entre los que se encuentran policias, jueces, sacerdotes y politicos. Las imagenes crudas y directas muestran
el cuerpo femenino de Beya como una vaca que espera ser descuartizada en el matadero. Como sefiala Rios,
este cuerpo de Beya, que sustituye a la vaca, simboliza también la explotacién (108). Se produce la sustitucion
de una mercancia legal por otra legal, el cuerpo de Beya (108). Segtin Edward Kleemans y Monika Smit, la
explotacién de mujeres en la industria del sexo es el fendmeno de la trata de personas mas conocido. También
es el principal foco de atencién tanto del debate sobre la trata de personas como de su investigacién. La
atencién que se la da a este tipo de esclavitud moderna estd aumentando gradualmente:

La explotacién de las mujeres en la industria del sexo es el fendmeno de la trata mis conocido. También es el tema principal
tanto del debate como de la investigacidn sobre la trata. Sin embargo, no es la tnica manifestacién de la trata. Mujeres,
hombres y nifios son presa de la explotacién en la industria del sexo, pero también de otras formas de explotacién, como
los trabajos o servicios forzados, la esclavitud o précticas similares a la esclavitud, la servidumbre o la extraccién de drganos.
Cada vez hay més datos que demuestran que otras formas de trata, en particular la trata con fines de explotacién laboral
en domicilios privados —como empleados domésticos— y en la agricultura, la construccién y las industrias de explotacién
laboral, son al menos tan comunes como la trata con fines de explotacién sexual. Cada vez se presta més atencién a este tipo
de “esclavitud moderna”. (Kleemans y Smit 382; traduccién propia)

En la novela gréfica se representa el espacio del prostibulo como un lugar pesadillesco al que la protagonista
fue arrastrada, producto de una operacién de trifico de personas dentro de un régimen mafioso. El espacio
del conurbano bonaerense aparece reflejado en las vifietas blancas y negras, en esas calles donde Beya es
secuestrada en Lands, al sur de la provincia de Buenos Aires, como un espacio sin ley, con calles peligrosas.
La novela gréfica dialoga con otras novelas que estdn trabajando la desaparicién de mujeres y nifias en el
conurbano, como por ejemplo Cometierra de Dolores Reyes. Sin duda, esta novela también trabaja sobre
la necesidad de hacer justicia a tantas mujeres que viven en zonas empobrecidas del pais, quienes, debido a
su condicién de género y a la clase a la que pertenecen, estin condenadas de antemano a una vida violenta
(Venturini 275-276).

Como senala Cecilia Rios, la novela grifica narra a través del empleo de la fragmentacién, de la
yuxtaposicion y de la descomposicién de la imagen en las vifietas; sobre todo, cuando muestra situaciones de
agresion, de violencia o de movimiento —por ejmplo, el secuestro de Beya—. Esta forma de narrar brinda
un sentido de “simultancidad de acciones imprimiendo el suspenso y el peligro” (Rios 97). Por otro
lado, se narra la vejacién de este cuerpo empleando un lenguaje “lascivo y poético yuxtapuesto” (Rios
101), con el que cada vifeta va detallando la cada vez mis honda descomposicion y deshumanizacién en
la que Beya va subsumiéndose, debido a los maltratos y violaciones que sus captores le infligen (Rios
101). Como aclara Nora Dominguez, la voz de la victima, en este proceso de deshumanizacién, aparece
como un “susurro y el secreto de la futura desobediencia radical, de modo que lo que también surge
modulado a dos bandas es el juego entre presencia y la ausencia” (Dominguez 144). La subjetividad de la
mujer secuestrada pasa a estar en una segunda persona que emplea un tono oral, con una intensidad “que
martilla, blasfema y exaspera” (Dominguez 143). Esta segunda persona invoca cada acto de tortura para
anticipar lo que viene, para que nazca el odio que necesitara para sobrevivir.

Beya o la nuda vida

La reflexion sobre el cuerpo ultrajado de Beya, que remite a su vez a las miles de mujeres secuestradas y
asesinadas en Argentina, podria entenderse como el reflejo de vidas desnudas; vidas desnudas que estin
expuestas a la muerte y a la vejacion por su fragilidad. Nadie puede interceder por ellas. Toda la estructura



Cuadernos de Literatura, 2023, vol. 27, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

social y politica estd montada para que la existencia de la zuda vida sea posible. No es una vida anterior a la
vida bios, una vida vivida con dignidad, ya que estd desnuda porque ha sido desnudada:

En este sentido, si seguimos las indicaciones benjaminianas, es posible afirmar que la “mera vida” es aquello que resulta de un
proceso de extirpacién de predicados y atributos. Por ello también la nuda vita agambeniana deberfa leerse como una vida
desnudada, es decir, no como una sustancia anterior, sino como el resultado de una operatoria de desnudamiento. (Fleisner

245)

Estos cuerpos maltratados y asesinados por la sociedad fueron leidos por Giorgio Agamben bajo la luz
del concepto romano de homo sacer. En la antigua Roma, esta figura representaba una nuta vita —‘una vida
despojada, desposeida, desnuda™— que estaba expuesta a todas las violencias posibles, alejada deliberadamente
del Estado y de toda ley que la pudiera proteger. Los cuerpos de las mujeres secuestradas y asesinadas, al igual
que el homo sacer, se encuentran a merced de una voluntad ajena que decide sobre su destino:

Una vida que, separdndose en una doble exclusién del contexto real de las formas de vida tanto profanas como religiosas,
se define tan solo por haber entrado en una simbiosis intima con la muerte, pero sin pertenecer todavia al mundo de los
difuntos. Y es en la figura de esta “vida sagrada” donde hace su aparicién en el mundo occidental algo similar a una nuda
vida. Es decisivo, sin embargo, que esa vida sagrada tenga desde el principio un cardcter eminentemente politico y exhiba un
vinculo esencial con el terreno en el que se funda el poder soberano. (Agamben 129-130)

Como lo senala Dominguez, estos cuerpos atrapados y secuestrados, drogados, golpeados, torturados y
violados son arrastrados “hasta la disolucion, llevado[s] a la aniquilacién vital, casi al extremo de la nuda vida
[...] [son] una corporalidad puesta en primer plano” (144). Estos cuerpos en el relato explicitan el maltrato
que sufren por parte del Estado. En la novela gréfica, uno de los personajes que frecuenta el prostibulo es un
juez, lo que demuestra que la persona que deberia cuidar a estas mujeres es en realidad la que las entrega y es
también culpable de su sufrimiento. Se demuestra asi la corrupcién y lo desamparados que estdn los cuerpos
de las mujeres en un sistema patriarcal. Una de las chicas secuestradas confi6 en que el juez la ayudaria, pero
pedirle ayuda fue justamente su sentencia de muerte y de tortura:

Y viste a la pobre piba que se habia querido escapar y no tuvo mejor idea que pedirle ayuda al juez: le dijo que estaba presa,
que no querfa estar ahi, que la tenfan secuestrada y que seguro su madre la buscaria en todas partes, que por favor la sacara.
(Cabezén Cdmaray Echeverria 82)

El juez, que “lo sabia muy bien” (Cabezén Cédmara y Echeverria 82), no solo no la ayuds, sino que le dijo
a su secuestrador lo que ella le habia dicho. As, se explicita de qué manera el sistema funciona para aniquilar
y torturar los cuerpos de las mujeres, ya que donde deberia ayudarlas solo hay complices y asesinos: “A hablar
con el Rata Cuervo a decirle que pusicra a la pendeja en su lugar. El Rata Cuervo la puso” (Cabezén Cémara
y Echeverria 82). La chica, por haberse animado a pedir ayuda, fue castigada, golpeada y torturada, lo que
sirvié de advertencia también para que las demds no se atrevieran a pensar en pedir ayuda, ya que terminarian
como ella: “Tenfa un ojo a un costado el crédneo un poco partido las dos piernas fracturadas y en posiciones
absurdas y tajos en todo el cuerpo” (Cabezén Cédmara y Echeverria 83). Al final, la encargada de rematarla,
como si fuera un animal sufriendo, fue ella, la narradora, ya que el proxeneta la hizo asesinarla. Como sefiala
Rios sobre el dibujo de Echeverria, los ojos de la mujer malherida aparecen blancos, representando ojos vacios
que desdibujan la singularidad de un rostro (106).

Pensando en esta escena, David Vifas sefial6 a la violacidn como la metifora fundamental de la literatura
argentina: “La literatura argentina emerge alrededor de una metéfora mayor: la violacién” (13). Pero esta
violencia ejercida sobre los cuerpos también se ejerce “sobre el espiritu” (13). Vifas estd pensando en la
violacién que ocurre en E/ matadero, la cual es una violencia que busca ejercer control total sobre los cuerpos,
¢ implementar el terror. Por otro lado, Rita Segato entiende que el acto de la violacién tiene un fin claro, que
es el control del otro:



Maria Ximena Venturini. Poner el cuerpo: Beya (le viste la cara a Dios) como una genealogia...

Uso y abuso del cuerpo del otro sin que este participe con intencién o voluntad, la violacidn se dirige al aniquilamiento de
la voluntad de la victima, cuya reduccién es justamente significada por la pérdida de control sobre el comportamiento de
su cuerpo y el agenciamiento del mismo por la voluntad del agresor. La victima es expropiada del control sobre su espacio-
cuerpo. Es por eso que podria decirse que la violacidn es el acto alegérico por excelencia de la definicién schmittiana de la
soberania: control legislador sobre un territorio y sobre el cuerpo del otro como anexo a ese territorio. (38)

Esto se traduce en un lenguaje en el que se explicita la conquista de ese territorio, el cuerpo del otro
violentado. Ese cuerpo conquistado es el resultado de un proceso y de un sistema que lo ha hecho posible. En
esta novela grafica, Beya se sumerge narrativamente en una pesadilla, en la que la violacién se acompania de la
reduccidn de sus minimos derechos humanos. Ella es reducida a la servidumbre y no dispone de su libertad
fisica, y su cuerpo y el de sus compafieras es tratado como material desechable. Por eso, cuando su companera
pide ayuda, la respuesta es la tortura y la aniquilacién, porque no tiene el “derecho” de poder recuperar su
humanidad y su dignidad.

Ademis, después del asesinato de su compaiiera, en una doble pigina que retrata una cena —que remite a
una escena de la ultima cena de Jesucristo con sus discipulos—, se ve a varios hombres con Beya, dentro de
los que aparece un sacerdote, un policia, un militar y el juez que antes entregé a la joven mujer, cenando con
el proxeneta. La reproduccién con Beya y sus captores y torturadores remite a Leonardo da Vinci y a su
pintura La #ltima cena. Al igual que Cristo, Beya es traicionada por aquellos con los que comparte el pan 'y
la mesa, la situacién se describe con un lenguaje irénico: “Después de meses sin ver mds cielo que cielo raso
después de haber hecho spray con el seso de la chica después de ser solo puta més de quince horas por dia en
el ment del burdel, la mesa tan amigable” (Cabezén Cdmara y Echeverrfa 94). Esa mesa, que se describe
“amigable”, estd ocupada por esos hombres que la violan y que se aprovechan de su cuerpo. En la otra pégina,
en la que continda la escena de la cena, aparece el sacerdote y el juez, y Beya afiora los alimentos que hace
meses no tiene, a la vez que comienza a sofar con la posibilidad de poder escapar de alli: “El vino, el pany la
carne y volver a ver las estrellas no fueron felicidad, los chistes en la comida, que te ofrezcan unasilla, y que
te pasen la sal te hicieron sentir un monstruo y entendiste lo que viste en los cielos del sefior” (Cabezén
Cémara y Echeverrfa 95). Es desde este momento en en el que Beya comienza a tener més confianza con el
proxencta y empieza a preparar su venganza.

Beya, una heroina conurbana

Pensando otra vez en Sutton, las mujeres como sujetos con agencia y poderosas pueden usar “sus cuerpos
como herramientas y vehiculos de resistencia” (Sutton 5). De esta manera, en la novela gréfica, Beya realiza
justamente eso: convierte su cuerpo, antes maltratado y violado, en su medio de salvacién. Después de
que el proxeneta le hiciera asesinar a la otra chica secuestrada, y después de la tltima cena, el “cafisho
mandamds” (Cabezén Cémaray Echeverria 96) le tomé “carino” y se crey6 su esposo, y cada vez ms le dio mas
libertades: “El cafisho mandamads que se llamé tu marido y estaba muy enternecido y te dejé que durmieras un
dfa entero con su noche” (Cabezén Cdmara y Echeverria 96). Gracias a los nuevos cuidados de este “esposo”,
Beya logré cuidarse mds, conocer el prostibulo donde estaba secuestrada, descansar y comer mejor, porque
pas6 de las quince horas de trabajo diarias a “solo” ocho:

Y después prometié cambiar tu jornada laboral: de ahi en ms trabajarfas solo ocho horas con los clientes y te empezaste a
mover un poco mds por el antro y asi fue que te enteraste de dénde estaba la puerta. Tuviste mucho més tiempo pata ovillarte
tranquila. Comiste mds y dormiste: te hiciste fuerte y monstruosa. (Cabezén Cdmara y Echeverria 98)

De esta manera, Beya comienza a organizar su escape y su venganza. Utilizando aquello que la oprimia, usé
su sexo como un canal para poder devolver la violencia a la que habia estado expuesta. Como seniala Sutton,
son estos cuerpos femeninos también “el cuerpo de las mujeres como lugar de opresidn vy resistencia” (4;
traduccién propia). Estos cuerpos lastimados y torturados son los cuerpos que “se enfrentan a la represion,



Cuadernos de Literatura, 2023, vol. 27, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

cuerpos que protestan de forma sorprendente y fuera de lugar” (Sutton 161; traduccién propia). Estos cuerpos
que protestan son los cuerpos que luchan contra el sistema patriarcal:

Con respecto a la agencia politica, poner el cuerpo significa no solo hablar, pensar o desear, sino estar realmente presente e
implicado; poner todo el ser (encarnado) en accién, comprometerse con una causa social y asumir los riesgos corporales, el
trabajo y las exigencias de dicho compromiso. Poner el cuerpo forma parte del vocabulario de la resistencia en Argentina e
implica la importancia de nuestros cuerpos materiales en la transformacién de las relaciones sociales y la historia. (Sutton
161-162; traduccidn propia)

Beya “pone el cuerpo’, recuperandolo, haciéndolo otra vez suyo, humanizéndolo. Como explica Alice
Favaro, la protagonista sufre una metamorfosis que

se desarrolla en dos binarios paralelos: por una parte la joven se convierte en una prostituta y aprende el oficio y por el otro
entiende que le conviene aparecer como sumisa y obediente y mientras tanto va preparando su venganza: se mantiene fuertey
piensa en cémo reaccionar. Empieza asf a delinearse en el texto, después de un denso momento inicial en que el lector sigue el
sufrimiento y la humillacién de la protagonista en su vida diaria en cautiverio, la necesidad por parte de la victima de redimirse
desde el lado més oscuro de la marginalidad, de la violencia, de la locura, convirtiéndose en una heroina. (Favaro 46)

Ludmer senala el caso especifico que se da entre el crimen y el género femenino en la literatura argentina
(355). Lacritica argentina sefiala que estas “mujeres que matan” son aquellas que “matan hombres para ejercer
unajusticia que estd por encima del estado, y que parece condensar todas las justicias” (355). Ese es justamente
el caso de la venganza de Beya: al ser una victima del patriarcado, no puede hacer otra cosa que asesinar a los
hombres que la tienen cautiva, ya que el Estado que debia protegerla y cuidarla no le brinda justicia. Por eso,
ella misma la tiene que ejercer.

Otro elemento que senala Ludmer, y que es imprescindible para entender el escape de la protagonista de
la novela grafica, es el arma: “Un tipo de mujer que produce en los hombres una muerte figurada porque
tiene algo, armas” (Ludmer 356). En la novela gréfica, Beya consigue escapar gracias a la pistola que Lépez
Arancibia le regalé. El texto hace referencia al poema clésico de Martin Fierro, pero sobre todo ala reescritura
de esta obra que hizo el escritor paraguayo Oscar Farina en 2011. En esta version, en vez de ser un gaucho,
Martin Fierro es un chico marginado, lo que dialoga también con la novela gréfica, ya que ambos personajes
son estigmatizados. Asi, diciéndole que la queria, Arancibiale dej6 a Beya el arma con la que escapé: “Le diste
el beso en la boca que no le dabas a nadie. Sin entender demasiado y cuando entendiste un poco empezaste a
mirar bien y entonces le viste entera toda la cara a tu dios” (Cabezén Cdmara y Echeverrfa 104). Con el arma
en la mano y vestida de cuero, Beya se dirigié hacia su venganza, como si fuera una cruzada santa “que salia
de la boca de tu pistola automatica como la bifida de la boca del senor Cristo Jests y eso si que fue Dios mio
una escena memorable” (110). Después de asesinar a sus captores, ¢jerciendo justicia, Beya sale caminando
hacia la libertad.

Conclusiones

En este articulo se trabajé la novela gréfica Beya (le viste la cara a Dios) y se estudi6 de qué manera se inserta en
una tradicién literaria que va desde E/ matadero, y que dialoga con el abuso que se somete desde la violacidon a
su protagonista. Esta nueva bella durmiente es en realidad una mujer primero secuestrada y vejada y luego una
protagonista que busca justicia donde el Estado, que debia cuidarla, no la ¢jerce. El cuerpo marcado, utilizado
como carne vendida a los clientes de Beya, es ahora uno que resiste ante un sistema patriarcal que intentd
doblegarla, pero que finalmente no lo logré. A partir del concepto agambeniano de homo sacer, esta vida antes
nuda es ahora libre y con pleno sentido, gracias también a las mujeres y a la justicia impartida por la heroina
de la historia.



Maria Ximena Venturini. Poner el cuerpo: Beya (le viste la cara a Dios) como una genealogia...

Referencias

Agamben, Giorgio. Homo Sacer. El poder soberano y la nuda vida. Pre-Textos, 2003.

Bergman, Marcelo y Ménica Szurmuk. “Memoria, cuerpo y silencio: El caso ‘Maria Soledad’ y la demanda de ciudadania
en la Argentina de los noventa”. Acta Poética, vol. 27, n.° 2, 2006, pp. 241-271.

Cabezén Cdmara, Gabriela e Inaki Echeverria. Beya (le viste la cara a Dios). Eterna Cadencia, 2013.

Dominguez, Nora. “Movimientos ficcionales y no ficcionales de la violencia. Crimenes de mujeres”. Aletria, vol. 1,
n.°23,2013, pp. 137-147.

Favaro, Alice. “La ‘Beya’ durmiente: entre reescritura y transposicion”. Cuadernos del Centro de Estudios de Diserio y
Comunicacion, n.° 74, 2019, pp. 43-56.

Fernandez, Ana Marifa. “Femicidos: la ferocidad del patriarcado”. Revista Nomadias, n.° 16,2012, pp. 47-73.

Fleisner, Paula. La vida que viene. Estética y filosofia politica en el pensamiento de Giorgio Agamben. Eudeba, 2015.

Foucault, Michel. Historia de la sexualidad. 1. La voluntad de saber. Siglo XX1, 2011.

Gallego Cuinas, Ana. Las novelas argentinas del siglo 21. Nuevos modos de produccion, circulacion y recepcién. Peter Lang,
2019.

Kleemans, Edward R. y Monika Smit. “Human smuggling, human trafhicking, and exploitation in the sex industry”
Oxford Handbook on Organized Crime, editado por Letizia Paoli, Oxford University Press, 2014, pp. 381-401.

Lagarde, Marcela. “Del femicidio al feminicidio” Desde el Jardin de Freud: Revista de Psicoandlisis, n.° 6, 2006, pp.
216-225.

Ludmer, Josefina. E/ cuerpo del delito. Un manual. Libros Perfil, 1999.

Palmeiro, Cecilia. “Ni Una Menos: las lenguas locas, del grito colectivo a la marea global”. Cuadernos de Literatura,
vol. 23, n.° 46,2019, pp. 177-195.

Perilli, Carmen. Las ratas en la Torre de Babel: la novela argentina entre 1982y 1992. Letra Buena, 1994.

Regazzoni, Susanna. E/ cuerpo (re)escrito. Autoras argentinas del siglo XXI. Editorial Verbum, 2021.

Reyes, Dolores. Cometierra. Sigilo, 2019.

Rios, Marina Cecilia. “Figuraciones del arte en narraciones contempordneas de César Aira, Diamela Eltit, Mario
Bellatin, Gabriela Cabezén Cédmara e Inaki Echeverria”. Universidad de Buenos Aires, tesis doctoral, http://rep

ositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital /10019
Segato, Rita Laura. La guerra contra las maugjeres. Traficantes de Suefos, 2016.

Sutton, Barbara. Bodies in Crisis. Culture, Violence, and Women's Resistance in Neoliberal Argentina. Rutgers University
Press, New Brunswick, 2010.

Varela, Cecilia. “La campafia anti-trata en la Argentina y la agenda supranacional”. Género y violencia en el mercado
del sexo: politica, policia y prostitucidn, compilado por Deborah Daich y Mariana Sirimarco, Editorial Biblos, pp.
109-149.

Venturini, Ximena. “Entre ni una menos y la resistencia violencia machista: Cometierra de Dolores Reyes”. Nuevas
investigaciones y perspectivas sobre literatura, cultura y pensamiento, coordinado por Salud Adelaida Flores
Borjabad, Inmaculada Respaldiza Salas y Romina Grana, Editorial Dickinson S. L., 2023, pp. 271-282.

Vinas, David. De Sarmiento a Cortdzar. Siglo Veinte, 1974.
Notas

Articulo de investigacion

Licencia Creative Commons CC BY 4.0


http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/10019
http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/10019
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Cuadernos de Literatura, 2023, vol. 27, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Cémo citar: Venturini, Marfa Ximena. “Poner el cuerpo: Beya (le viste la cara a Dios) como una genealogia
de resistencia feminista en la Argentina del Siglo XXI”. Cuadernos de Literatura, vol. 27, 2023, https://
doi.org/10.11144/Javeriana.cl27.pcbv





