
Artículos

Ramos Sucre: un montaje en retaguardia*
Ramos Sucre: A Rearguard Montage

Juan Cristóbal Castro a
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Chile
chozac@hotmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9120-7941

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl28.rsmr

Recibido: 13 agosto 2021 
Aceptado: 23 mayo 2022 

Publicado: 16 octubre 2024

Resumen:

En el siguiente trabajo se propone repensar la obra del poeta venezolano José Antonio Ramos Sucre, cuya obra puede servir como 
modelo de un tipo de montaje textual, literario, que se dio a comienzo del siglo XX. Un montaje que se valía del archivo cultural 
occidental para desarmarlo, desposeerlo. De ahí que se proponga trabajar la noción de anacronismo, tan revivida en estos tiempos 
por importantes teóricos como Aby Wartburg, para inscribir esta propuesta junto a otras apuestas latinoamericanas.
Palabras clave: montaje, literatura, poesía.

Abstract:

e following paper proposes to rethink the work of the Venezuelan poet José Antonio Ramos Sucre, whose work can serve as a 
model of a type of textual and literary montage that occurred at the beginning of the twentieth century. A montage that used the 
Western cultural archive to disarm it and dispossess it. Hence the proposal to work on the notion of anachronism, so revived in 
these times by important theorists such as Aby Warburg, in order to inscribe this proposal along with other Latin American bets. 
Keywords: Montage, Literature, Poetry.

Este invierno, vestido de forma más miserable, he asistido dos veces a mi entierro, primero como conde Robilant (no, es mi hijo,
en la medida en que yo soy Carlo Alberto, infiel a mi naturaleza), pero yo mismo era Antonelli.

Nietzsche, carta a Burckhardt

I

Entremos en un espacio que se nos abre para hablar de José Antonio Ramos Sucre en los tiempos en el que 
cobró protagonismo el giro anacrónico en la teoría, la losofía, la historia cultural y la misma crítica del arte. 
Hace algunos años atrás en el portal Interartive Raúl Antelo le hacía un reproche a la exposición Atlas: cómo 
llevar el mundo a cuesta (2011), mostrada para ese entonces en Madrid y curada por Georges Didi-Huberman. 
Para él, en este proyecto se evidenciaba un desconocimiento de las prácticas de montaje temporal en América 
Latina y citaba el caso de la elección de un Borges visto a la luz de un Foucault o un Bataille, obviando lo que 
hacía ya el autor argentino en las primeras décadas del siglo XX. Algo parecido esgrime Graciela Speranza, 
en su Atlas portátil de América Latina (2012) cuando advertía que la muestra omite a Latinoamérica y por 
ello se da a la tarea de elaborar su propia constelación de artistas y escritores del continente ignorado, negado, 
por la apuesta.

El justo reclamo nos invita a incluir también algunos casos de anacronismo cultural dentro de la literatura 
que no son difíciles de considerar como montajes retrospectivos, textuales, algo que está dentro de las 
preocupaciones de los críticos mencionados. En ese sentido estaría el extracto de Sousandrade “El inerno de 
Wall Street” del libro O Guesa (1884), si seguimos las lecturas que hiciera después Haroldo de Campos, sin 
obviar por supuesto a los vanguardistas de la Semana de Arte Moderno en São Paulo en esa interpretación 
que hace, por ejemplo, Gonzalo Aguilar en Por una ciencia del vestigio errático (2010), quien nota con gran

Notas de autor

a Autor de correspondencia. Correo electrónico: chozac@hotmail.com 1

https://orcid.org/0000-0002-9120-7941
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl28.rsmr


Cuadernos de Literatura, 2024, vol. 28, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

tino cómo Oswaldo de Andrade invierte en el maniesto el calendario gregoriano al señalar el año 374 como
el de la deglución del Obispo Sardinha, entre otros ejemplos más (19).

Si bien Raúl Antelo está pensando en el Borges de las vanguardias, ese Borges impolítico que vincula
transversalmente con Benjamin y que trabaja junto con su hermana en una instalación que reúne objetos
dispersos, no habría que desdeñar en su dimensión textual las prácticas que realiza después, cuando escribe en
la Revista Multicolor de los Sábados (1931) y plantea un viraje más narrativo de su proyecto estético, apostando
por las reescrituras de otros trabajos, cosa que incorporará en su Historia Universal de la infamia (1935).1

Y creo precisamente que ahí, con esa apuesta borgeana, podemos entrar en la obra de Ramos Sucre, pues
en ese tránsito o punto de inexión es que se abre el espacio para colarnos desde otro lugar de enunciación
latinoamericano. Un (entre)lugar que es un no-lugar y que muchas veces algunos colegas omiten por la
precariedad de su campo intelectual, más periférico que la misma periferia ocial de eso que enmarca, dene
y delimita lo “auténtico” del continente en el despliegue de las modas teóricas europeas, más suplementario
de lo que enuncian los grandes discursos heroicos de emancipación, sueños ecuménicos con los que se aferra
a ultranza para disimular sus falencias. En cualquier caso, ahí mismo, en ese trasiego o movimiento fallido,
hueco, de inclusión de lo “latinoamericano”, decía, surge la propuesta de Ramos Sucre, quien desarrollara la
totalidad de su obra en la década que señala Antelo, tiempo de una de las más férreas dictaduras en Venezuela,
la del temible Juan Vicente Gómez. Ahí, en ese resquicio, podemos situarnos para comentar un proyecto
que puede darnos evidencias de unas prácticas anacrónicas tan inéditas, como las de ese Borges que vengo
señalando, en eso que Guillermo Sucre una vez trató de explicar como un “saber relacionante” que pareciera
emular, por su carácter ancilar, la lógica del “bricolaje” (12).

Rescato el término que viene del francés bricolage, pues, como se sabe, tiene su constelación común con las
prácticas vanguardistas donde el montaje fue recurrente. Una de las personas que lo usó fue el antropólogo
Claude Lévi-Strauss en su Pensamiento Salvaje (1964), quien lo denió, por cierto, como un saber propio
de las culturas mal llamadas primitivas, que consiste en trabajar de manera rudimentaria con materiales ya
dados un repertorio de “composición heteróclita”, cuyo resultado contingente se produce con “los residuos de
construcciones y destrucciones anteriores” (37). Este ejercicio lo podemos relacionar de forma algo arbitraria
con la apuesta de lectura anacrónica de nuestro escritor venezolano desde la Venezuela marginal donde escribe,
quien trabajó con materiales extraídos seguramente de la Enciclopedia Espasa, el Diccionario infernal de Collin
de Plancy o la Encyclopédie des peuples, entre otros soportes de segunda mano, como pueden ser los mismos
álbumes personales.2

Podemos convenir que el término que me interesa usar en estas líneas, que es el de montaje, tiene sin
duda sus riesgos a la hora de aplicarlo al texto ramosucreano. Sus usos inacionarios recientes han podido
desgastarlo al punto de generar sospechas en quienes lo trabajan, pero lamentablemente ello es inevitable a
la hora de proponer una interpretación que intenta abrir otro resquicio de lectura, por más pequeño que sea.
Raúl Antelo, de hecho, nos advierte sobre el peligro de convertirlo en clisé; de ahí que sugiera “saber cortar”
y evitar así incluir cosas que, por una injusta lógica de la moda y los modismos, se vuelven irremediablemente
en lugares comunes. Quizás por eso incluir un montaje cultural, retrospectivo, poco familiar en este círculo
o campo, pienso yo, podría arrojarnos algunas ideas para reconceptualizar incluso esta noción, más allá de
las prácticas concretas del cine, tal como lo ha venido haciendo Didi-Huberman para pensar la obra de Aby
Warbug o la del mismo Walter Benjamin (“Cuando las imágenes tocan lo real”, “La imágen superviviente”),
quien ya lo estaba poniendo en práctica en su Libro de los pasajes; y Graciela Speranza, al igual que Antelo, lo
viene trabajando en Latinoamérica en su Atlas portátil de América Latina.3 Jacques Rancière en más de una
ocasión advertía que este recurso lo estaba haciendo la literatura mucho antes, pues se inscribía además en
un nuevo régimen de imageniridad como es el que precisamente llama “estético”, en esa “medida de lo sin-
medida o disciplina del caos” (64).4

Si pensamos entonces la lógica del montaje siguiendo esta sugerencia de Rancière, como una particular
distribución de lo sensible, sin dejar, por supuesto, de lado la reexión de Antelo, en la que dene

2



Juan Cristóbal Castro. Ramos Sucre: un montaje en retaguardia*

sus procedimientos como una forma de “intervenir y cortar para que el aire circule, para que entre la
diferencia” (Ferreira et al., 2020), bien podríamos encontrar elementos llamativos en la poesía de Ramos
Sucre.

II

Quisiera iniciar esta lectura comentando dos gestos duchampianos en Ramos Sucre, por más insignicante
que pueda parecernos al obedecer solo a los criterios de selección del autor y no a valoraciones temáticas o
textuales de su obra. En Trizas de papel, que luego reescribe para el siguiente trabajo llamado La torre de
timón, encontramos textos de otros géneros: un ensayo sobre Humboldt, un artículo en un periódico (“Sobre
poesía elocuente”), una reexión teórica (“Filosofía del lenguaje”), un homenaje que diera en una escuela
(“Plática profana”). Así es curioso que en un libro, considerado como de poemas en prosa, incluya escritos
de otras naturaleza discursiva, genérica, con el propósito no solo de desarreglar los lugares disciplinarios,
formales y hasta culturales en donde las prácticas del momento inscriben o reparten los textos, sino de abrir
una heterogeneidad en el marco mismo de la organicidad del libro de supuestos “poemas”; ya el hecho de
valerse de los “poemas en prosa” es un paso para esta confusión, por no mencionar la rara mezcla que hay en
estos primeros libros de textos que parecieran a su vez en algunos casos ser como poéticas, si nos detenemos
en trabajos como “Sobre poesía elocuente” o en el poema “Filosofía del lenguaje”, algunos de los cuales serán
descritos por el mismo Ángel Rama como una especie de “summa de poesía y pensamiento” en los que se teje
la “trama de su conmovisión” (10).

El segundo gesto duchampiano que realiza es la reescribir la obra de Humboldt en el texto publicado en
1923 “Sobre las huellas de Humboldt”, uno de sus primeros trabajos poéticos en lo que será un arte peculiar de
la glosa. El trabajo fusiona el comentario crítico, irónico, con la reescritura. Tiene una extraña combinación
de reseña con ensayo, según nos advierte Guillermo Sucre, quien además destaca su confección metafórica,
gural, entreviendo cómo el poeta muestra el archivo imaginario europeo del explorador sobre su observación
del continente; me reero a ese “repertorio cultural del mundo” que notaba, por ejemplo, Antonio Cornejo
Polar en los mismos cronistas de Indias, al hablar de América Latina, haciendo que el “Cuzco sea visto como
Roma” (“Ramos Sucre: la pasión por los orígenes”, 14). Eso mismo percibe Ramos Sucre, con su singular
sapiencia, en la mirada del cientíco alemán, que para él está repleta de experiencias culturales propias de su
continente, que se cuelan sobre su análisis, sobre su forma de valorar lo que ve.

Guillermo Sucre no se contiene y muestra otros elementos relevantes que vale considerar con atención.
Dice sobre el texto que “adopta el tono del cronista, solo que se trata de una crónica que habla no a partir de
lo visto sino de lo leído”, con lo cual detecta un elemento clave de la obra del poeta en el que se busca fundir
ambas experiencias, con el propósito de hacer precisamente “de esa lectura una mirada más de la realidad”.
Además, nota cómo emplea “continuamente el presente narrativo, casi siempre eludiendo el sujeto de la
oración […] como si quisiera despersonalizarlo”, sin obviar cómo “crea un ritmo de secuencias vertiginoso”
que se acumulan y sintetizan “a un tiempo”, desplegando a su vez “los poderes del lenguaje”, es decir “arcaísmos
[…] con neologismos, vocablos con variadas acepciones que llegan con la etimología y la metáfora, minuciosa
recreación lingüística de una época, así como un vasto registro de nombres” (“Ramos Sucre: la pasión por los
orígenes”, 12). Poco a poco, vemos cómo el sujeto lírico se diluye en lo que comenta, abriendo paso a lo que
irá haciendo en su obra poética posterior.

Estos dos detalles duchampianos, aunque se nos aparecen como gestos embrionarios, incipientes, de
desplazamiento e intervención, de uso y cambio, nos sirven para entender mejor la apuesta del poeta de
Cumaná. Van abriendo así el terreno, las condiciones de posibilidad, para aceptar ese lugar imprevisto que
ocupa como modelo dentro del anacronismo literario latinoamericano.

3



Cuadernos de Literatura, 2024, vol. 28, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

III

Pero ya entremos en materia. Lo más importante que sucede en la obra del poeta es lo que vengo señalando
como el montaje anacrónico, que parte de una valoración particular del poder de la imagen. Quien revisa
muchos de sus textos se sorprende al evidenciar que, detrás de ese lenguaje entre preciso y nebuloso, relucen
escenarios de la literatura y la historia de otros tiempos. En “El espejo de las hadas”, por mencionar un caso,
una virgen usa por un momento la “corona de ortigas” del Rey Lear, y la muerte de su pretendiente termina
siendo narrada por el mismo Ovidio, el “fabulista de los gentiles” (33). El texto fusiona momentos distintos,
referencias culturales de contextos diferentes, rompiendo todo principio cronológico para la organización
narrativa. En “La redención de Fausto”, se cuenta el destino del cuadro de la Gioconda que Leonardo
da Vinci legó al mismo Alberto Durero y terminó por “iluminar” la “estancia de Fausto” (389). En esta
ocasión, inventa lazos secretos entre artistas que no se conocieron en vida y entre creaciones que se dieron en
diversas fechas. Concibe una relación que rompe con los órdenes causales en lo que puede ser una especie de
legado o sobrevivencia de la imagen misma, que él concebía como una “estela” que deja “cierta vaguedad y
santidad” (889). Una estela, huelga decir, que puede entenderse como algo que rehúye lo visible, lo tangible,
que se retira de la presencia y se queda en estado de latencia o suspenso como impensable, pero, a la vez —
y pese a ello quizás—, genera un efecto de irradiación energética, afectiva. Por eso, para él es “un medio de
expresión concreta y simpática, apta para poner de relieve las ideas sublimes e independientes de la metafísica
y las nociones contingentes de la experiencia, y comunica instantáneamente los afectos” (88).

Esta noción de la imagen, podemos decir, ocupa un lugar ambivalente de fuerzas e impactos yuxtapuestos,
pues sirve como “medio que puede enunciar la losofía más ardua” y a la vez comunica “eléctricamente la
emoción”. Además es una “manera concreta y gráca de expresarse” que “emana de la aguda organización
de los sentidos corporales”. Hay así una ilegibilidad, una imposibilidad hermenéutica o interpretativa, dada
en estas tendencias disímiles y aporéticas, que se consolida todavía más al verla el autor también “cerca del
símbolo” (88). Ni es una expresión metafísica o trascendental, ni tampoco es meramente contingente, y,
podríamos decir, referencial o indicial. Al mismo tiempo, se sitúa en una especie de umbral que vincula las
mismas ideas sublimes con manifestaciones bien concretas, sin que haya al parecer un telos que unique o
armonice estas corrientes. Por otro lado, destaca el valor de la “simpatía” (en el sentido de sympathïa, es decir,
como comunidad de los sentimientos) y su poder de comunicar “afectos”.

Sabemos que detrás de ello hay toda una tradición que ha pensado lo empático y que puede remontarse a
Burke, a los románticos alemanes y seguir con el trabajo de Worringer, pero Ramos Sucre no se deja seducir por
el subjetivismo psíquico que ata a algunas de estas nociones, y evade una reexión sobre la forma que la lleve a
pensar en estilos atemporales o preestablecidos. Al nal, tal como sucede con la gura de la Monna Lisa en “La
Redención de Fausto”, la imagen sale de sus marcos y se mueve a lo largo de distintas obras. Un ejemplo que
pudiera servirnos para analizar esto lo vemos en el texto “La cábala”, publicado inicialmente en el periódico
El Universal en 1927 y luego incluido en El cielo de Esmalte dos años después. Allí se cuenta la presencia
del “caballero de rostro famélico” en clara alusión a Don Quijote, quien cruzaba un puente precedido antes
por un “jinete de visera el”, que podemos deducir que es el famoso Sancho Panza. El sujeto lírico no solo
lo ve a los mismos personajes cticios, sino que, además, puede saber lo que hablan, y narra, de hecho, una
de las historias que contó el personaje principal de la célebre novela moderna. El relato se detiene en su ida
a Toledo y su exploración por la “ciencia de los rabinos”, en referencia a la España de Alfonso X el Sabio. El
escudero lo previene de la “seducción permanente” y le sugiere “recorrer un mar lejano, en donde suenan los
nombres de los almirantes de Italia y las Cícladas, las islas refulgentes de Horacio” que “imitan el coro vocal de
las oceánidas”. Al nal, relata para nuestra sorpresa cómo Cervantes mismo le contó el suceso “del caballero
devuelto a la salud”, gracias a que discernió “en una muchedumbre de paseantes la única doncella morena de
Venecia” (370).

4



Juan Cristóbal Castro. Ramos Sucre: un montaje en retaguardia*

El poema llama la atención, antes que nada, por su uso del lenguaje. Habla de un rostro “famélico” o de 
una “visera el”, usos infrecuentes del castellano de la época, algunos de los cuales pudieran vincularse con 
tiempos de antaño, reproduciendo así uno de los elementos que según Guillermo Sucre caracterizan su estilo 
anacrónico: el léxico y el estilo verbal; no en balde le declaró a su amigo Fernando Paz Castillo que usaba el 
español con base en el latín (La máscara y la transparencia, 738), y es que toda su obra se fue construyendo, 
como dice Salvador Tenreiro, “entre ruinas” y “fragmentos (del mundo y de otros textos)”, que a su vez se 
relacionan con la “presencia ruinosa —ruindosa— de arcaísmos y de modelos perifrásticos guardados en la 
memoria de la lengua” (Ramos Sucre 946). Como es un poema en prosa, sabemos que no hay mucho respeto 
por las secuencias narrativas, pero, de igual modo, es importante destacar sus irrupciones. Primero, el sujeto 
lírico se concentra en la presencia del caballero, luego, el punto de focalización se dedica de improviso a 
describir la caída del clavel en el arroyo, sin advertir la razón de ello. Después, al hablar de su compañero, 
quien estaba antes que él en el lugar descrito, señala uno de los temas que discutían y ahí sucede una suerte de 
flash back en el que se cuentan ahora las vivencias que tuvo en Toledo. Sin transición alguna, el poema pasa a 
comentarnos el consejo del criado, quien previene al protagonista de esa seducción, y, al nal, la historia pone 
en escena al narrador en otro lugar de enunciación desde donde describe.

Los desplazamientos de perspectiva se relacionan también con los lugares confusos de enunciación: el 
sujeto puede presenciar directamente al personaje de Cervantes, a la vez que es capaz de escuchar y de recrear 
las historias de su conversación en el mismo tiempo del relato, sin mencionar por supuesto la conversación 
que tuvo con el mismo autor. En consecuencia, obra y vida se diluyen en un mismo plano, así como el 
tiempo de la lectura y el tiempo de la percepción, como si se quisiera visualizar (o materializar sensorialmente) 
la experiencia lectora;5 recurso que, como sabemos, tiene un especial vínculo con el poema en prosa, si 
consideramos lo que dice el mismo Raúl Antelo en María con Marcel. Duchamp en los Trópicos (2006) al 
tomar en cuenta que “contiene siempre un trazo de imagen visual” donde se muestra “el carácter ilusorio de 
lo real”, que al nal patentiza “la irreductible imposibilidad de lo visible” (104).

Sea algo propio de la tradición o del poemas en sí, lo importante por supuesto es la especicidad de este 
proceder en el venezolano Ramos Sucre, quien trabaja dentro de un contexto bien particular, buscando 
continuamente obliterar las distinciones que demarcan los diversos escenarios de la representación, sus 
delimitaciones, sus aduanas simbólicas, sus fronteras.

IV

Queda, sin embargo, otro elemento por considerar del poema citado, recurrente en la obra del poeta. El 
yo, la primera persona, no tiene claro los marcos referenciales del sueño y la realidad, de lo fantasioso (y 
memorioso) del pasado y lo real (y concreto) del tiempo actual, algo que sí vemos en las conexiones 
fortuitas al estilo de la mémoire involontaire de Marcel Proust, o de las apuestas de Gerard de Nerval con 
su Aurélie ou le rêve et la vie (1855), tan citado como inuencia del poeta, o del mismo Charles 
Baudelaire de “La vie antérieure”, por más que haya un intercambio constante de tiempos y lugares en sus 
trabajos. Dicho de otro modo: ni el aroma de la magdalena ni los pórticos griegos nos desvían lo suciente 
para desatender el lugar desde donde podría estar hablando el narrador, que en el caso del texto 
proustiano es Francia, por no hablar de la personicación de los sujetos de los que habla, que en la 
escritura ramosucreana no sabemos muy bien quiénes son; como diría Salvador Tenreiro en jerga 
estructuralista, no tienen “continuidad actancial” (“Ramos Sucre y la crítica” 425). 
    Quizás ello se deba en parte no solo a estos cambios de perspectiva, sino también a su tendencia por la 
supresión del que relativo, que según Ángel J. Capelletti le da un valor onírico al texto (12), sin despreciar su 
manía de colocar el adjetivo antes del sustantivo, tal como recomienda en una de sus cartas, y valiéndose, por 
supuesto, de un yo cticio, que lo acerca al monólogo dramático de la literatura de un Robert Browning o de un 
Alfred Tennyson. Todos estos recursos formales le permiten al narrador —o, mejor dicho, al sujeto lírico— 

5



Cuadernos de Literatura, 2024, vol. 28, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

disolverse en sus lugares de enunciación, con lo cual logra llevar a efecto una impersonalidad radical, un 
devenir impropio o anónimo en el que el yo se resiste a las marcas, índices, del tiempo y del espacio, así como 
a la encarnación orgánica de una persona identicable, precisa, clara. Solo así es que puede salir y entrar tan 
libremente de los textos que recrea, de sus zonas más laterales o insignicantes, de sus referentes históricos y 
culturales, prodigando una especie de comunismo literario en el que des-autoriza, roba y usurpa la propiedad, 
la pertenencia privada, personal, de las obras de la tradición canónica.

Es verdad que estos recorridos ilícitos por otras obras no llegan a una fragmentación extrema, tal como 
veremos en muchas expresiones vanguardistas, porque todavía sigue en el plano de la cultura clásica, 
humanística; y, además, sus conexiones heterogéneas tampoco son comparables a la arbitrariedad del paraguas 
y la máquina de coser de un Lautréamont y de los surrealistas, por mencionar solo unos casos conocidos, pero, 
sin duda, la falta de transiciones claras en la trama, sin obviar el grado de dispersión de que goza su escritura, 
hace difícil asociarla a las recreaciones del modernismo latinoamericano, tan eles a una melodía universal o 
a una metafísica espiritual, que sublimiza el archivo cultural en una visión algo fetichizada del mundo, por no 
hablar de la poesía llamada posmoderna, que vuelve al registro referencial, al lenguaje anecdótico y confesional. 
Todas estas apuestas, tan en boga todavía para las fechas en las que escribe el poeta, lo colocan en un espacio 
difícil de cartograar dentro de una fórmula historicista de la literatura y la tradición latinoamericana, como 
muchos otros grandes autores que han trabajado desde diversos marcos y lugares.

Quizás el plano de las referencias sea el más radical en su uso de la dispersión, ya que desarregla la 
biblioteca universal de la cultura alta europea y sus soportes históricos. Los cambios de lugares y de épocas 
son importantes de considerar en este sentido: de la España de Felipe II, donde pareciera colocarse al divisar 
en tiempo real la presencia del mismo Quijote, pasa luego a la España de Alfonso el Sabio, inventando una 
vivencia imposible de darse de modo cronológico. De ahí se traslada al referente latino y griego de las Cícladas 
y las Océnidas, para luego cambiar al lugar de enunciación donde Cervantes habla con el autor y le comenta 
otra falsa vivencia que tiene su personaje, ahora en la Venecia de Shakespeare; aquí, de nuevo, inventa otro 
desplazamiento temporal y lo ubica en la obra del autor del Mercader de Venecia, aludiendo a Jessica, la hija 
de Shylock, quien era morena, sin obviar el guiño al ojo que hace al poema “A una transeúnte” de Baudelaire,
en el que se reere a un encuentro en la calle parecido con una mujer dentro de la muchedumbre.6

Sin duda, si revisamos la trama del poema, hay un eros literario encarnado en el ideal mujeril del Quijote, 
que lo lleva a cruzar distintos escenarios: Toledo, Grecia o Venecia; un ideal que pareciera tener hasta una 
dimensión más corporal, sensual (habla de una “beldad judía” como “amante”), que en la obra original. 
Fuerza sensual que a su vez no deja de poseer un componente gnóstico; escenica el saber no como mera 
epistemología, sino como fuente órca, en la que el conocer se alía así con lo desconocido, con lo oscuro, con 
lo místico, tan propio de los saberes cabalísticos, contraponiéndose al orden de los saberes positivistas y de 
toda la tradición iluminista republicaba que imperaban en su momento histórico.7 La misma imagen pareciera 
repetirse en otros poemas con la gura de Helena (“El mito Versiforme”) o la Monna Lisa (“La redención de 
Fausto”), por solo hablar de algunos casos.

Esta erótica del saber oculto y los recorridos que genera funda un espacio atópico donde el “aquí” del texto 
y el contexto se pierden, se difuminan; no es una utopía, porque no se encuadra en un territorio temporal
jo, pero tampoco es necesariamente una utopía literaria, tal como lo han considerado algunos, pensando en 
Gérard Genette, porque no se enmarca en un solo espacio-tiempo literario ubicuo y múltiple que reúne todas 
las obras bajo analogías o paralelismos armoniosos y con un solo centro; por el contrario, en estos encuentros el 
descentramiento es continuo; hay así una tendencia por los ires y venires, por la errancia y la deslocalización. Es 
verdad que hay otros poemas menos radicales; pensemos, por ejemplo, en “La vida del maldito” o en “Discurso 
del contemplativo”, en los que las marcas referenciales son estables, los signos de la enunciación son claros. 
Sin embargo, podemos decir que esta apuesta refractaria se aanza con la Torre del timón y luego termina de 
consolidarse en Las formas del fuego, y que hace de su estilo algo único, particular.

6



Juan Cristóbal Castro. Ramos Sucre: un montaje en retaguardia*

V

¿Qué podemos colegir de todo lo anterior? Como sabemos, la palabra montaje, en el sentido más laxo del
término, signica ‘armar piezas de un aparato’, ‘combinar diversas parte de un todo’ y en el cine tiene que ver
con la ordenación del material ya lmado para constituir la versión denitiva.

Muchos críticos han querido ver su relación y diferencia con el collage, en cuanto al medio: si el primero
es propio del artefacto cinematográco, el segundo lo es de la pintura. Marjorie Perloff en “La invención del
collage” de su libro El momento futurista (2010) enmarca sus relaciones heterogéneas bajo dos coordenadas: en
el espacio uno y en el tiempo el otro. Diferencia que a su vez se enmarca dentro de dos lógicas dispares: una que
destaca la fragmentación y el traslado de contextos, y la otra que busca la integración constitutiva, siguiendo
un principio de continuidad. Por su parte, el mismo Raúl Antelo también comulga con esta diferencia y en
una entrevista resume el litigio de los dos bandos: “Los collages son aproximaciones materiales en el espacio,
mientras que los montajes preero entenderlos como aproximaciones temporales”8 (Ferreira et al.). De igual
modo, las discusiones sobre el tema son múltiples, pero lo que me interesa es destacar que el aparato poético
ramosucreano se construye con base en distintas piezas textuales de episodios y referencias de la cultura.

Ahora bien, con todas estas diferencias entre montaje y collage, es bueno decir que sigue habiendo una
zona porosa, híbrida, entre las dos prácticas, cosa que llevó a la misma Perloff a considerar el collage como un
antecedente del montaje, es decir, como parte de una misma lógica de distribución y repartición de materiales
dispersos. Lo importante, a mi modo de ver, es considerar que ambas apuestas comulgan en la necesidad
paratáctica de establecer vínculos entre trabajos heterogéneos, más allá del medio mismo. Por eso me quedo
con lo que Jacques Rancière explicaba cuando veía todas estas experimentaciones insertas dentro de una
misma lógica que ya venía operando antes en la literatura con lo que llamó el régimen estético.

¿Cómo pensar la especicidad del montaje textual del poeta venezolano? Primero que nada, los poemas
de Ramos Sucre trabajan con materiales imaginarios, simbólicos, y no con objetos precisos, contemporáneos.
Opera así con discursos textuales del pasado, con la biblioteca literaria canónica. De ahí también su peculiar
anacronismo; relee otros tiempos retrospectivamente y lo hace con recursos de su actualidad, así que, en
vez de trabajar en la vanguardia, lo hace con lo que quiero denominar como retaguardia. El término se ha
usado para hablar del sector militar que deende a la la que va en avanzada de posibles ataques que se
encuentren en dirección contraria; a su vez, busca proteger las líneas de comunicación situadas atrás. William
Marx proponía ese concepto para pensar la literatura moderna como una tendencia que coexiste con los
movimientos artísticos de avanzada, pero con la diferencia de que le interesa repensar creativamente el pasado
y la tradición, el archivo de lo materiales ya dados. Además, “los unos como los otros no hacen más que negar
la historia de la que surgieron ” (“Le temps des crises”, 156; traducción propia). Marjore Perloff insiste en
Unoriginal Genius. Poetry by other means in the new century (2010) que es necesario ver esa relación todavía
más íntima, al punto de sostener que la segunda completa el trabajo de la primera, como si fueran parte de
un mismo proyecto que se asume desde varias constelaciones. Por otra parte, Juan Duchesne-Winter usó esta
expresión en Del príncipe Barroco. La republica de la amistad en Paradiso de José Lezama Lima para hablar de
la apuesta de Oppiano Licario. Según el crítico, Lezama Lima explora “en las ruinas de la memoria, cuidando
los fragmentos de la imagen y del lenguaje” (124) con el propósito de construir una comunidad atópica, que
rompa el aquí de los lugares impuestos por el nomos colonial.

En nuestro caso, vemos algo parecido, pero Ramos Sucre pareciera buscar otro tipo de colectividad con los
tiempos del ayer, en los que las conexiones-desconectas que propone abren caminos de tránsito futuro para
lectores anónimos, para pueblos impersonales todavía porvenir. De ahí que en una de sus cartas a su hermano
Lorenzo Ramos ya pensara su obra para lectores de nuevas generaciones. Por otro lado, el poeta se concentra en
el archivo mítico, imaginario, de la cultura occidental para desmontarlo, dispersarlo, desarreglarlo. Sabemos
que está escribiendo en una época en la que los surrealistas disidentes están trabajando con las nociones

7



Cuadernos de Literatura, 2024, vol. 28, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

de montaje y anacronismo en Documents, Warburg con su Atlas Mnemosyne, Vertov o Eisenstein con sus
trabajos cinematográcos, Benjamin con sus Pasajes, o el mismo Borges, como dije, con los trabajos que hizo
con su hermana y luego con sus colaboraciones para la Revista Multicolor de los Sábados, ya con materiales
de la cultura de masas, sin obviar las apuestas del canibalismo brasileño. Para esas décadas hay una gran
insatisfacción con la manera como se viene pensando la historia, considerando además que la experiencia de
la Primera Guerra Mundial había puesto en duda de forma radical el relato del progreso. Si bien no fue un
suceso que afectó directamente a los países latinoamericanos en lo material, como sucedió en otros lugares, sí
sirvió como un “evento” en el sentido del teórico Alain Badiou, tal como nos lo hace ver Mariano Siskind;9

y más en el caso venezolano, me atrevería a decir, cuando su campo académico e intelectual, su proyecto
humanístico, sufrió para ese entonces los embates de la dictadura gomecista que cerró las universidades y
desatendió progresivamente la educación, sin obviar por supuesto la transformación radical que trajo el
modelo de modernización norteamericano que se impuso sobre el europeo, que todavía era el hegemónico
hasta nales del siglo XIX, gracias, entre otras cosas, a la industrialización petrolera.

El hecho de que el poema “La Cábala” se identique así con un saber literario de orden órco, que a su
vez es trashumante, busca reconocer de alguna manera esa crisis de lo humano, y el peligro de su optimismo
iluminista. Optimismo que reprime lo desconocido —dentro del cual está lo que es propio del pasado, así
como lo que designa lo “bárbaro”—, impulsando el valor de la búsqueda personal, erótica, del conocimiento
como consagración del verdadero ser en tiempos de crisis. Por ello, para Guillermo Sucre esto se pueda
insertar dentro de la critica de la historia del poeta donde “la presencia de lo sagrado y de la violencia” son
“experiencias tan unidas en la historia del hombre”, como lo demónico mismo que busca así “ofrecer una crítica
antropológica a las civilizaciones” (“Ramos Sucre: la pasión por los orígenes”, 15). De este modo, nuestro
autor puede entrar en la gran familia de los escritores latinoamericanos que han trabajado el montaje literario,
cultural, y ser incluso precursor de algunos de ellos, considerando que lo fue trabajando en los mismos años
veinte, fecha importante para estos experimentos como formas para criticar el historicismo reinante.

Ahora bien, en el caso venezolano esta modalidad de trabajar la historia de forma lineal, teleológica, vale
decir, fue renovada por la élite intelectual del gomecismo, y quizás por ello se convirtió en el motivo propulsor
de la apuesta anacrónica ramosucreana. Más que un recurso literario abstracto, el desarreglo de tiempos y
espacios culturales de su obra poética se sitúa en contra de una manera de instrumentalizar el pasado, sobre
todo el pasado nacional, que amerita unas breves líneas para explicarlo.

VI

Para el momento en el que escribe Ramos Sucre, la historiografía venezolana venía trabajando un proceso
arduo de renovación con el impulso que trajo la segunda generación positivista (Laureano Vallenilla Lanz,
José Gil Fortoul, Pedro Manuel Arcaya, Lisandro Alvarado), que terminó en convertirse para ese entonces
en la versión ocial del Estado, y que buscaba renovar las fronteras entre mundos referenciales y mundos
ccionales por el bien de la verdad profesional, cientíca. En un artículo, publicado para El Cojo Ilustrado
(1892-1915) en 1892 y llamado “Armenio y Dorotea”, Lisandro Alvarado reexionaba sobre esta relación,
no sin cierto dejo de desaprobación, previniendo a los lectores sobre el peligro de los despliegues retóricos e
imaginales: “Buscar cciones para el pensamiento es protestar de algún modo contra el falso orden que existe,
y la adoración de las cosas sobrenaturales, la poesía, abre el campo a esos engaños” (19). Ve así a los creadores
como exploradores “de la soledad de la enajenación mental” (19), y su estilo y lenguaje son peligrosos, pues
sus “ademanes provocan la imitación inconsciente” y sus “impulsos llegan a ser contagiosos” (19).

Para estos historiadores profesionales la reconstrucción del pasado no debería valerse de gestos románticos
o literarios, pues nos alejan de la verdad; son poco objetivos. Una breve reseña de Laureano Vallenilla Lanz
sobre la obra de Alejandro Dumas nos advierte que “la historia puede ser una novela; la novela no debe ser

8



Juan Cristóbal Castro. Ramos Sucre: un montaje en retaguardia*

jamás una historia” (“Información literaria y artística”, 505). El argumento evoca la distinción que Aristóteles
labrara en su Poética en la que sostenía “que no es obra del poeta decir lo que ha sucedido, sino qué podría
suceder” (157-158), y a toda una tradición que ha ido cercando las fronteras entre cción y realidad, historia
y literatura, entre lo posible o verosímil frente a lo que es real, referencial, histórico.10

De igual forma sucede con la naciente historia literaria, por más que se distanciara en algunas líneas de
los positivistas gomecistas, sobre todo en su aliación al dictador. Gonzalo Pico#n Febres en La literatura
venezolana en el siglo diez y nueve (1906), acaso para muchos el primer trabajo sistemático de historiografía
literaria nacional, habla de su interés por contribuir con el “progreso intelectual” del país y dene su
acercamiento como una mirada retrospectiva que incorpora por igual la literatura y la historia, inspirado por
“la severa musa de la imparcialidad” (20). En un momento condena los acercamientos donde “abundan los
epítetos de relumbrón o sonaja, las hipérboles descomunales, los escarceos y vaguedades de la imaginación,
el prurito de soñar en períodos llenos de elocuencia, y las descripciones poéticas teatrales” (20). Distingue
así entre realidad y cción, destacando el valor de la causalidad histórica y del juicio imparcial fuera de las
pasiones. La historia para él era “la ciencia experimental de los hechos consumados” que deben ser investigados
de modo “”, además de “comprobarlos por medio de documentos dedignos e inequívocos” (22).

El consenso general de la época, pese a las especicidades de las posiciones y estilos de cada autor, consistía,
por un lado, en esgrimir una conanza exaltada hacia la verdad de las fuentes, del documento objetivo leído
con metodología cientíca, y, por otro lado, en una separación rigurosa —hasta compulsiva, diría—, entre
mundos de cción (el romanticismo, la literatura, el heroísmo) y mundos de referencia (la historia profesional,
el periodismo, la sociología y la antropología), sin desestimar obviamente el marco que dividía por igual lo
nacional de lo europeo, el pasado del presente. También estaba la reintroducción del historicismo con ciertos
elementos evolucionistas en eso que Laureano Vallenilla Lanz llamó como la “evolución que ha realizado el
país hacia la Integración de la Nacionalidad”11 (Disgregación e integración, v).

Dos presupuestos pareciera socavar Ramos Sucre de esta tendencia con su propuesta anacrónica que fundía,
como vimos, contextos y textos. El primero es su concepción teleológica de la historia nacional y su fe objetiva
en reconstruir el pasado con rigor cientíco; de hecho, fue toda una obsesión por parte de los historiadores
positivistas atacar el anacronismo. Sirvió tanto para evidenciar la falta de rigor en los acercamientos al pasado
como para atacar el mérito personal. Si Gil Fortoul lo usó para cuestionar la autoridad de la academia en una
publicación del acta de la independencia, entre muchos otros casos;12 Vallenilla Lanz, por su parte, habló en
tono de mofa de un “radicalismo anacrónico” para (des)calicar el intento que tuvo el Dr. Núñez y el arzobispo
Paúl de rebelarse contra los “instintos conservadores y teocráticos del pueblo colombiano” (Disgregación e
integración, 119). Nuestro poeta de Cumaná apuesta, por el contrario, por otra valoración donde el desarreglo
temporal, la dispersión geográca, el cruce de fronteras disciplinares, gnoseológicas, lo llevan a una dimensión
creativa; por eso decía que lo único decente que se podía “hacer con la historia” era falsicarla (452). Frente a
la concepción lineal del tiempo del historicismo propone la intercambiabilidad de lugares y cronologías de su
montaje cultural: la Monna Lisa que le llega a Durero, el “manuscrito virgiliano” que aparece mucho después,
la serenata de Uhland de “cánticos celestes” que vienen de la muerte. Y, frente a la legibilidad del documento
escrito, propio del profesionalismo disciplinar, propone lo demónico u oscuro, como fuente de saber, y la
escenicación de un pasado reactualizado en el presente.

El segundo presupuesto que Ramos Sucre pareciera poner en cuestión con su arte del montaje es la
pretensión nacionalista y cienticista de los positivistas que buscaba borrar toda presencia del archivo literario,
cultural, de Occidente, al desmarcarse con cierta obsesión de la historiografía romántica, precisamente por
considerarla cticia y tratar así de esencializar lo nacional, lo auténtico. Pensemos al respecto cómo en un
texto temprano del mismo Laureano Vallenilla Lanz se marcaba distancia frente a la tendencia historiográca
de la época, calicándola como producto de una “megalomanía heroica”, y se imponía después su lectura
objetiva del pasado en muchos de sus trabajos más célebres.13 Sin embargo, la misma apuesta ramosucreana
pareciera advertirnos de un síntoma contradictorio en este borramiento, en el que lo que se negaba con tanta

9



Cuadernos de Literatura, 2024, vol. 28, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

obsesión terminaba por reaparecer de otra forma. Si nos concentramos en Vallenilla Lanz, veremos cómo, por
más resistente que se mostró al lenguaje entusiasta, no dejó de caer en su trampa, tal como se puede ver en
su obituario a Eduardo Blanco, en el que habla de su obra literaria como un “evangelio de la patria” (Plaza
177). De hecho, en un discurso pronunciado en la Academia Nacional de la Historia con motivo de la
conmemoración de la Batalla de Boyacá, ve al Libertador como alguien que va a “presidir ahora la integración
de todos los elementos que la caída del imperio español en América habría disgregado”, y ahí introduce
la recurrente tropología heroica que tanto criticara en otros textos: “Como César, como Alejandro, como
Napoleón él va a concentrar también peso a la sombra de las banderas de la independencia” (“Centanario
de Boyacá”, 155). Lo mismo podemos evidenciar en aspectos bien puntuales de las obras de Gil Fortoul o de
Arcaya, y de otros historiadores de la época. No por casualidad en otro acto público que apareciera luego en
la revista Cultura Venezolana con el título “La patria”, Gonzalo Picón Febres, quien tilda a Bolívar de “poeta
y caudillo”, no deja de contaminarse por el despliegue metafórico que vengo mencionando e incluye ahora no
solo las guras greco-romanas, sino también otro tipo de personajes de la misma literatura: Homero, Dante
y Virgilio (127).

Todos siguen con eso, y muy a su pesar, una larga tradición vinculada al romanticismo que tanto criticaran.
Joaquín Olmedo, en el pionero “Canto a Bolívar”, cita a la musa, a Héspero y al mismo Baco. También ve
al Libertador como el dios Marte y en un célebre pasaje compara las hazañas de los héroes americanos con
las de Aquiles y Héctor, sin dejar de hablar de Roma o las ruinas de Cartago. Eduardo Blanco en Venezuela
heroica (1881), además de comparar el evento de la independencia con las “ruinas de Príamo” y el suelo de
«“Maratón, Platea o las Termópilas” (33), habla de los libertadores como “apóstoles” e incluso compara a
Bolívar con “Alejandro, César, Carlo Magno y Bonaparte” (86); también a Páez lo ve como el “otro Aquiles”
y a Rivas lo llama “Sansón republicano”. En otras palabras, y para volver a mi punto con los positivistas, estos,
al valerse del recurso tropológico e imaginario de los intelectuales románticos venezolanos, perpetuaron así
la tradición que tanto condenaron. ¿Y acaso al nal no podría verse la reicación del “Gendarme necesario”
como la encarnación nacionalista del mito literario y heroico, tan labrado por el republicanismo romántico,
del gran hombre virtuoso?

Ramos Sucre en su trabajo con el montaje cultural devela este archivo inconsciente y fantasmal de la cultura
canónica occidental no solo para desnudar las operaciones de represión y borramiento del historicismo ocial,
sino para reescribirlo, suturarlo, des-encarnarlo, violarlo. Con ello subvierte la organización autoritaria del
saber que venían haciendo los intelectuales gomecistas, para abrir otros recorridos. Entra, sin ser invitado,
en la vida y en las obras de la mitología clásica, referentes metafóricos de los positivistas, para desarreglar su
lugar dentro del imaginario nacional, para desactivar sus usos y operaciones de sustanciación.14 Para decirlo
de otro modo: si Laureano Vallenilla Lanz o Gil Fortoul reniegan del discurso heroico para perpetuarlo de
forma inconsciente, nuestro poeta se adentra en este para visibilizarlo y, sobre todo, para cuestionarlo. Dos
movimientos distintos de reconocimiento y negación, dos maneras de trabajar las relaciones entre lo cticio
y lo referencial, lo inconsciente y lo consciente, lo objetivo y lo especulativo, lo pretérito y lo actual.

Todo al nal descansa en una crítica de los presupuestos mismos del saber histórico profesional que se quiso
imponer en esa época. Pienso en el poema “El Lapidario”, un trabajo signicativo para dar cuenta de la crítica
del poeta a la conanza en recuperar el pasado desde esta nueva episteme. Allí se cuenta cómo el sujeto lírico
percibe la llegada de los restos de una importante mujer, “desterrada en vida”, a la ciudad. Sus cenizas, que
parecieran ser de la misma Beatriz por la referencia a Dante, regresan con gran pompa de un “país secular”.
Lo curioso es que el protagonista, mero observador lejano de los hechos, decide de pronto cincelar en una
piedra a su lado un “signo secreto” en el que aparece su nombre con el de la muerta, esculpido además con
la “exquisitez de una letra historiada”. La palabra remite, como se sabe, a la letra mayúscula de los códices y
manuscritos medievales, pero también remite al mismo trabajo propio de la documentación histórica que
se centra en el acto de registrar, de archivar, de inscribir, los acontecimientos o sucesos importantes de una
colectividad para que sean luego leídos, interpretados, reconstruidos.

10



Juan Cristóbal Castro. Ramos Sucre: un montaje en retaguardia*

El propósito de dicho gesto guarda una intención lúdica, burlesca. Busca “despertar en los venideros,
porados en calar el sentido, un ansia inefable y un descontento sin remedio” (40). Nada más subversivo e
irónico: el acto del protagonista de calar sobre la piedra una unión inverosímil para suscitar en la posteridad
una confusión, un descontento, entraña una conciencia muy lúcida de la fragilidad de toda reconstrucción
del ayer, que debe siempre pasar por la mediación del documento, arma metodológica por excelencia de los
positivistas, que no obstante puede ser manipulado, cambiado, desvirtuado. El poema da cuenta entonces de
una limitación del arte de historiar: el deseo del sujeto lírico del poema, que busca colocarse junto con el
nombre de la dama, perpetúa una versión de los hechos distorsionada, que luego será leído de otra manera
en la posteridad. La reconstrucción del pasado es una actividad siempre frágil para el poeta, porque depende
no solo de las versiones de sus testigos y testimoniantes, sino también del medio de inscripción en el que se
registra, así como del estilo narrativo, ccional, con el que se construye. Gracias a esta convicción, tan pensada
y trabajada en la historiografía contemporánea (pienso, por ejemplo, en los trabajos de un Hayden White),
es que podemos entender mejor cómo la lógica de lo que he dado en llamar como montaje en retaguardia,
valiéndome del término en su sentido más general, busca repensar nuevos horizontes con la memoria cultural
del imaginario europeo, imponiendo un acto caníbalístico que no le interesa deglutir al “otro” para refundar
una tradición nacional o latinoamericana, sino para abrir una totalidad relacional con el estilo de lo que una
vez pensó el poeta Édouard Glissant con su poética de la relación, es decir, una “totalidad” integradora sin
telos ni centro, sin organicidad. Una totalidad, insisto, asincrónica y anacrónica, que en este caso privilegia la
mirada al pasado desde lo actual como espacio virtual, fantasmal, sin dejar de lado sus particulares operaciones
de lectura y combinación gracias a la mirada retrospectiva.

Dicho esto, y ya para cerrar, podríamos entonces volver al inicio de estas páginas y recordar la queja de Raúl
Antelo a la obra de Didi Huberman sobre el lugar de Borges, y en cierta manera de Latinoamérica, que a estas
alturas puede considerarse doble: no solo excluye al Borges vanguardista de los años veinte y a otros autores
latinoamericanos, sino al mismo Ramos Sucre, quien desde su obra literaria “se atreve a deconstruir el álbum de
recuerdos historicista de las ‘inuencias de la Antigüedad’ para sustituirlo por un atlas de la memoria errático,
regulado sobre el inconsciente, saturado de imágenes heterogéneas, invadido de elementos anacrónicos o
inmemoriales” (Didi-Huberman, La imagen superviviente, 438), tal cual hace, según el crítico francés, Aby
Warburg, gura central de la resonada exposición Atlas. ¿Cómo llevar el mundo a cuestas?

Referencias

Aguilar, Gonzalo. Por una ciencia del vestigio errático. Ensayos sobre la antropofagia de Oswald de Andrade. Editorial
Grumo, 2010.

Alarcón, Víctor. “La ansiedad por los orígenes. El problema de la historia en la vanguardia literaria de Venezuela”.
Mitologías Hoy, vol. 16, 2017, pp. 53-69, https://www.raco.cat/index.php/mitologias/article/view/v16-alarcon

Alvarado, Lisandro. “Armenio y Dorotea”. El Cojo Ilustrado, 1892, p. 19.
Antelo, Raúl, “Um Atlas contra o Vento”. Alea. Estudos Neolatinos, vol.13, núm. 1, 2011, pp. 11-25, https://www.re

dalyc.org/articulo.oa?id=33021020002
---. María con Marcel. Duchamp en los Trópicos. Siglo XXI, 2006.
Azuaje, Víctor. “Un remake de Ramos Sucre”. Ramosucreana, 2008, https://ramosucreana.com/2008/06/11/un-rem

ake-de-ramos-sucre/.
Badiou, Alain. El ser y el acontecimiento. Manantial, 1999.
Baudelaire, Charles. Les fleurs du mal. Poulet-Malassis et De Broise, 1857, p. 36.
Berti, Agustín. “Montaje y estándar”. I Jornadas Montajes. Pensamientos y Prácticas, Universidad Nacional de Córdoba,

2013, https://www.aacademica.org/agustin.berti/14
Blanco, Eduardo. Venezuela heroica. Ministerio de Educación, 1971.

11

https://www.raco.cat/index.php/mitologias/article/view/v16-alarcon
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=33021020002
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=33021020002
https://ramosucreana.com/2008/06/11/un-remake-de-ramos-sucre/
https://ramosucreana.com/2008/06/11/un-remake-de-ramos-sucre/
https://www.aacademica.org/agustin.berti/14


Cuadernos de Literatura, 2024, vol. 28, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Borges, Jorge Luis. Historia universal de la infamia. 1935. Alianza, 1997.
Capelletti, Ángel J. “Ramos Sucre, orfebre de sus sueños”. Trizas de papel. Revista del Centro de actividades literarias

José Antonio Ramos Sucre, vol. 4, 1989, pp. 11-18.
Cornejo Polar, Antonio. “El indigenismo y las literaturas heterogéneas: su doble estatuto social-cultural”. Revista de

Crítica literaria latinoamericana, vol. 4, núms. 7-8, 1978, pp. 7-21.
Didi-Huberman, Georges. Cuando las imágenes tocan lo real. Pre-textos, 2013.
---. La imagen superviviente. Historia del arte y tiempo de los fantasmas. Abada Editores, 2009.
Duchesne-Winter, Juan. Del príncipe moderno al señor barroco. La república de la amistad en Paradiso de José Lezama

Lima. La Carreta Editores, 2008.
Ferreira, Josimar, Lúcia Bahia y Sandra Checluski. “Sobre escritura, delirios y sensibilidad: entrevista con Raúl Antelo”.

Interartive, 6 de Junio del 2020, https://interartive.org/2014/04/entrevista-raul-antelo-esp
Glissant, Eduard. Poética de la relación. Universidad Nacional de Quilmes, 2017.
Lévi-Strauss, Claude. Pensamiento salvaje. 1964. Fondo de Cultura Económica, 1997.

Marx, William, editor. Les arrière-gardes au XXe. siècle. Presses Universitaires de France, 2004.
---. “Le temps des crises. Arrière-gardes et avant-garde”. Péguy au coeur: de George Sand à Jean Giono, editado por Denis

Pernot, Klincksieck, 2011, pp. 149-161.
Nerval, Gérard. Aurélia ou le rêve et la vie. 1855. Garnier, 2014.
Olmedo, José Joaquín. “La victoria de Junín. Canto a Bolívar”. Poesías completas, editado por Aurelio Espinosa, Fondo

de Cultura Económica, 1947.
Perloff, Marjorie. “Collage and Poetry”. Encyclopedia of Aesthetics, editado por Michael Kelly, vol 1, Oxford University

Press, pp. 384-387.
---. “La invención del collage”. El momento futurista, Pretextos, 2010, pp. 137-191.
---. Unoriginal Genius. Poetry by other means in the new century. University of Chicago Press, 2010.
---. El momento futurista. Pretextos, 2010.
Picón Febres, Gonzalo. La Literatura Venezolana en el siglo Diez y Nueve. Empresas el Cojo, 1906.
---. “La Patria”. Cultura Venezolana, editado por Mario Briceño Iragorry, Textos Edime, 1919, pp. 7-12.
Plaza, Elena. José Gil Fortoul. Los nuevos caminos de la razón: la historia como ciencia. Ediciones del Congreso de la

República, 1985.
Rama, Ángel. “El universo simbólico de José Antonio Ramos Sucre”. La crítica de la cultura en América Latina, editado

por Saúl Sosnowski y Tomás Eloy Martínes, Biblioteca Ayacucho, 2004, pp. 168-175.
Ramos Sucre, José Antonio. Obra poética. Edición crítica, editado por Alba Rosa Hernández Bossio, Unesco, 2001.
Rodríguez Lehmann, Cecilia. “Un álbum fotográco/literario caraqueño. La industria cultural y sus reapropiaciones

estéticas”. Trópico Absoluto, 15 de diciembre de 2018, https://tropicoabsoluto.com/2018/12/15/un-album-fot
ografico-literario-caraqueno-la-industria-cultural-y-sus-reapropiaciones-esteticas/

Siskind, Mariano. “La primera guerra mundial como evento latinoamericano: modernismo, visualidad y distancia
cosmopolita”. Cuadernos de Literatura, vol. 22, núm. 39, 2016, pp. 230-253

Sousa Andrade, Joaquim de. O Guesa. Cooke & Hastel, 1884.
Speranza, Graciela. Atlas portátil de América Latina. Anagrama, 2012.
Sucre, Guillermo. “Ramos Sucre: la pasión por los orígenes”. Obra poética, José Antonio Ramos Sucre, Fondo de Cultura

Económica, 1999, pp. 9-38.
---. La máscara, la transparencia. Ensayos sobre poesía hispanoamericana. Fondo de Cultura Económica, 1985.
---. “Ramos Sucre: Anacronismo y/o renovación”. Revista Tiempo Real, núm. 8, 1978, pp. 77-84.
Tenreiro, Salvador. “El yo y el poema visible”. El poema plural. Notas sobre la poesía contemporánea, La Casa de Bello,

1989, pp. 93-117.
---. “Ramos Sucre y la crítica”. Revista Iberoamericana, vol. 60, núms. 166-167, 1994, pp. 417-425.

12

https://interartive.org/2014/04/entrevista-raul-antelo-esp
https://tropicoabsoluto.com/2018/12/15/un-album-fotografico-literario-caraqueno-la-industria-cultural-y-sus-reapropiaciones-esteticas/
https://tropicoabsoluto.com/2018/12/15/un-album-fotografico-literario-caraqueno-la-industria-cultural-y-sus-reapropiaciones-esteticas/


Juan Cristóbal Castro. Ramos Sucre: un montaje en retaguardia*

Vallenilla Lanz, Laureano. “Información literaria y artística. Lecturas de L. V. L. La historia y la leyenda de Judas – A
propósito de los tres mosqueteros”. El Cojo Ilustrado, vol. 22, núm. 473, 1911, pp. 504-505.

---. “Centenario de Boyacá”. Cultura Venezolana, núm. 8, 1919, pp. 157.
---. Cesarismo democrático y otros textos. Biblioteca Ayacucho, 1919.
---. Críticas de sinceridad y exactitud. Garrido, 1959.
---. Disgregación e integración. Ensayo sobre la formación de la nacionalidad venezolana. Universal, 1991.
---. “Episodios venezolanos, de Francisco Tosca García”. El Patriota, 1903, p. 1.
Warburg, Aby. Atlas. ¿Cómo llevar el mundo a cuestas? Museo Reina Sofía, 2010, https://www.museoreinasofia.es/sit

es/default/files/exposiciones/folletos/2010021-fol_es-002-Atlas.pdf

Notas

* Artículo de investigación.
1

2

3

4

5

6

7

8
9

Antelo en el texto “Um Atlas contra O Vento” lo ve con las prácticas vanguardistas junto con su hermana, quienes 
“elaboraban, en 1928, el año de la calle de sentido único, una mesa de operaciones imaginaria en la que también 
superpusieron objetos disparatados que formaban parte de la esfera de Heimlich.” (16; traducción propia).
En el poema “A una desposada”, Ramos Sucre habla del mismo texto que escribe como “álbum”. Si seguimos los estudios 
que viene realizando la profesora Cecilia Rodríguez Lehmann sobre lo que llama álbum fotográfico/literario, una práctica 
que se dio en Caracas en las primeras décadas del siglo XX en la que se estableció un orden aleatorio entre fotos, textos 
literarios y personales, bien podríamos pensar en un modelo de la manera de reescribir en forma de montaje del autor 
venezolano.
No tendría problema de ver como metafórico el uso del montaje de Ramos Sucre, siguiendo las pertinentes aclaraciones 
que hace Agustín Berti sobre la relación de esta técnica con el cine en su texto “Montaje y estándar”.
“Los escritores del siglo XIX que descubrieron, detrás de las historias, la fuerza desnuda de los remolinos de polvo, de 
la humedad opresiva, de las cascadas de mercancía o de las intensidades a lo loco también inventaron el montaje como 
medida de lo sin-medida o disciplina del caos” (Rancière 64).
La dispersión cronológica y espacial es un elemento característico de gran parte de la poesía de Ramos Sucre. Podría 
encarnar una técnica, como sugiere Víctor Azuaje (2008), parecida a la del remake, pues entraña una correspondencia 
con el tipo de apropiaciones que se dan en el cine, que a su vez está vinculado a las experimentaciones y búsquedas 
vanguardistas. Salvador Tenreiro lo ve más bien vinculado con el desarrollo del “monólogo interior” moderno, en tanto 
pone de “relieve la simultaneidad de los acontecimientos y de la expresión que da cuenta de ellos” (“El yo y el poema 
visible”, 127), algo que nota más claramente en el poema “La tribulación del novicio”. Sin embargo, como trato de mostrar 
más adelante, me parece interesante repensar una forma más abierta de montaje, que calico como cultural y textual, para 
entender esta apuesta, pues el monólogo interior todavía reúne ciertos presupuestos que no vemos en varios poemas de 
Ramos Sucre: la identidad de la conciencia de quien discurre, cierto ritmo o cadencia que vincula y armoniza muchas 
veces las conexiones arbitrarias, la escenicación psíquica de una autoconciencia reexiva, de un espacio de pensamiento 
interior.
Gracias a la invitación a una charla que dio en la Universidad Nacional de la Plata, por parte de la profesora Carolina 
Sancholuz Bisogni y del profesor Simón Henao, pude desarrollar mejor estas ideas.
Como Juan Duchesne sostiene sobre la obra de Lezama, podría decirse de Ramos Sucre que lo “conocido convive con 
lo desconocido en una gnosis participativa, distinta a la epistemología como operación técnica de liquidación de lo 
desconocido y apropiación de la verdad” (19).
El texto se puede leer en internet en el siguiente portal: https://interartive.org/2014/04/entrevista-raul-antelo-esp 
En un trabajo publicado en la revista Cuadernos de literatura, Siskind explica: “La primera guerra mundial como evento 
latinoamericano: modernismo, visualidad y distancia cosmopolita”, pues logró una “dislocación del orden general de 
signicación” que efectivamente “alteró los mapas del campo discursivo transatlántico” (234) .

10 Es curioso que en el poema “Tiempos heroicos” de Ramos Sucre se cite a Laureano Vallenilla Lanz. Si bien esta referencia
no da pie para deducir de ella una ironía, al inscribirla dentro de un texto literario o poético, confundiéndolo con otros
trabajos ccionales, pareciera diluir su pulsión referencial y marcar una distancia irónica. Para un trabajo más detallado
del cuestionamiento de Ramos Sucre de la historia, recomiendo el texto de Víctor Alarcón “La ansiedad por los orígenes:
el problema de la historia en la vanguardia literaria de Venezuela”.

11 La tesis del historicismo ya lo han visto varios. Sobre su reciclaje con términos biológicos y cientícos, y bajo las
condiciones “nacionales”, también varios lo han apuntado. Pienso en Tomás Straka (69), pero también la insinúa Javier

13

https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/exposiciones/folletos/2010021-fol_es-002-Atlas.pdf
https://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/exposiciones/folletos/2010021-fol_es-002-Atlas.pdf
https://interartive.org/2014/04/entrevista-raul-antelo-esp


Cuadernos de Literatura, 2024, vol. 28, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Lasarte Valcárcel en “‘República sin ciudadano’: historia y barbaries en Cesarismo Democrático” cuando destaca su vínculo
con la noción de adaptabilidad del ideario republicano a la realidad latinoamericana (343). Pero mucho antes Castro
Leiva había visto ese vínculo con Montesquieu, que es clave para su historicismo, hecho que dio pie para ver a “Bolívar
como un Comte moderado” (317).

12 En su portentoso estudio Historia constitucional de Venezuela dice que “la suposición de la Academia es tanto más
arbitraria cuanto que hay otros casos de anacronismo en las publicaciones ociales del 1811” (532).

13 “Todavía sucede con nuestro pasado glorioso que hechos y hombres se han presentado a los ojos del vulgo con caracteres
sobrenaturales”, dice Laureano Vallenilla Lanz en la reseña del libro de F. Tosta García publicado para El Patriota en 1903
en la sección “Bibliografía” (1). La horrible tendencia a la “megalomanía heroica”, dice, ha hecho mucho daño a la manera
de entender el pasado venezolano; por eso, se empeña en destacar que “los hombres más grandes de la historia no han
sido sino hijos de las circunstancias” (1) y por eso pide un frente unido entre intelectuales para “emprender una lucha
tenaz contra esa literatura de ditirambos” y lograr así una especie de inmunidad frente a este tipo de mal o padecimiento
cultural (1).

14 Esto evidencia una crisis vivencial frente a la cual no se puede hacer experiencia de la memoria heroica, no se puede
reproducir un vínculo vital con el archivo de sus encarnaciones; como dice el mismo Tenreiro sobre sus poemas, el
yo “rememora” y lo hace “en lo vivido, en lo soñado” (Ramos Sucre 950), con la diferencia de que “el pensamiento
se fragmenta” y no “hay orden cronológico en los acontecimientos, porque no hay pasado” (Ramos Sucre 951). Esta
experiencia del montaje textual de sus poemas es lo que en mi libro Ramos Sucre y el arkhé republicano (2020)
llamo vivencia literaria, la cual desactiva los mecanismos de apropiación de la experiencia heroica y sus dispositivos de
enunciación.

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar: Castro, Juan Cristóbal. “Ramos Sucre: un montaje en retaguardia”. Cuadernos de Literatura, vol.
28, 2024, https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl28.rsmr

14

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl28.rsmr



