
Artículos

Furias y monstruosidades en la ciencia cción travesti *

Furies and monstrosities in travesti science ction

Hernán Lopez Piñeyro a
Universidad de Buenos Aires, Argentina
hernanlopezpineyro@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8449-0355

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.fmcf

Recibido: 23 septiembre 2024 
Aceptado: 10 octubre 2025 

Publicado: 15 diciembre 2025

Resumen:

Este artículo explora la ciencia cción travesti, entendida como un conjunto de saberes sobre el patriarcado, el capitalismo y las 
formas de vida, que puede encontrarse en cierta literatura latinoamericana contemporánea, narrativa, ensayística y poética. En 
concreto, se analizan textos de la escritora chilena Claudia Rodríguez y de las argentinas Susy Shock y Camila Sosa Villa. Según se 
concluye, en estas obras aparece un vínculo muy particular entre la furia, entendida como una emoción política colectiva producida 
por la “cloacalización” de la existencia, y el devenir monstruo en tanto que arma de resistencia.
Palabras clave: ciencia cción travesti, furia, monstruosidades, devenires animales, resistencias travestis, transfeminismo 
especulativo.

Abstract:

is article explores travesti science ction, understood as a body of knowledge about patriarchy, capitalism, and forms of life, which 
can be found in certain contemporary Latin American literature, including narrative, essays, and poetry. Specically, it analyzes 
texts by Chilean writer Claudia Rodríguez, and Argentinians Susy Shock and Camila Sosa Villada. e article concludes that these 
works present a very particular connection between fury, understood as a collective political emotion produced by the sewage of 
existence, and becoming a monster as a weapon of resistance.
Keywords: Travesti Science Fiction, Fury, Monstrosities, Animal Becomings, Travestis Resistances, Speculative Transfeminism.

Introducción

La ciencia ficción travesti, término acuñado por la performer y escritora chilena Claudia Rodríguez, irrumpe 
en el panorama de la literatura no realista latinoamericana como una puesta en práctica de imaginarios menos 
opresivos. Lejos de reducirse a la descripción tecnológica, la ciencia cción travesti se establece como un 
conjunto de saberes sobre el patriarcado, el capitalismo y las formas de vida que resisten la aniquilación. 
Rodríguez la concibe como “un relato, una armación, una vindicación de los indiscutibles poderes que tiene 
cada persona de la comunidad travesti” (19). El problema central que aborda este trabajo reside en cómo, en el 
contexto de la “cloacalización” de la existencia travesti, algunas escritoras y activistas del Sur global movilizan 
la furia colectiva y la monstruosidad corporal como un transfeminismo especulativo y un arma de resistencia. 

Según la hipótesis que se busca sostener, en la ciencia cción travesti la furia, la rabia colectiva y el 
resentimiento conllevan la puesta en acto de un realismo extraño que, para decirlo con Le Guin, es tan extraño
como la realidad misma. El corpus con el que aquí se trabaja está repleto de guras monstruosas: seres que son 
una cosa un día y otra al siguiente, travestis que transmutan en pájaros y manadas, reinas madres de ciento 
setenta y ocho años y bocas con ensaladas de dientes chuecos. Susy Shock reivindica su “derecho a ser un 
monstruo, ni varón ni mujer, ni XXY ni H2O” y se dene como mariposa o ramera de torcazas “ajena a la 
modernidad, a la posmodernidad [y] a la normalidad” (“Poemario transpirado” 55-57). Rodríguez escribe: 
“Mi resistencia, mi arma, mi puñal, mi fusil es monstruosearme; admitir que no soy otra cosa que un fracaso
para cualquier modelo” (Dramas pobres 81). Las travestis que aparecen en la novela de Sosa Villada (Las

Notas de autor
a Autora de correspondencia. Correo electrónico: hernanlopezpineyro@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-8449-0355
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.fmcf


Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

malas) también son existentes híbridos que olfatean, oyen y perciben más que cualquier vulgar humano. Son
perras con branquias abiertas, piel de gallina y vellos erizados.

En las páginas que siguen se analiza un corpus de textos —o, mejor dicho, una corporalidad material
de pensamientos que podría incluirse, al menos, provisoriamente, dentro de la ciencia cción travesti—
compuesto por versos de los poemarios Revuelo Sur (2007), Poemario transpirado (2011) y Hojarascas
(2017) de la escritora, cantora y performer argentina Susy Shock, algunos fragmentos de la novela Las malas
(2019) de la actriz y autora también argentina Camila Sosa Villada y los fanzines Dramas pobres (2015) y
Manifiesto horrorista (2015) de la poeta, activista y performer chilena Claudia Rodríguez. Al mismo tiempo,
se desdibujan los límites entre la no-cción y la cción, y entre la teoría y la literatura, y se tienden lazos entre
estos textos y reexiones de las activistas y pensadoras Marlene Wayar y Lohana Berkins.

La literatura no realista latinoamericana como contexto

La literatura no realista en América Latina ha transitado históricamente en una posición crítica y descentrada
respecto al canon del género, percibida durante mucho tiempo como una expresión literaria tardía o periférica
que solo reproducía, de forma vicaria, los paradigmas tecnológicos y narrativos anglosajones. Esta perspectiva
generó una persistente “falta de discusión académica” (Kurlat Ares) que no hacía justicia a un corpus que,
como hoy demuestran compilaciones exhaustivas como la   Historia de la ciencia ficción latinoamericana
(López-Fellisa y Kurlat 2020-2021), es vasto, complejo y con raíces históricas que se extienden desde el siglo
XIX. En las últimas dos décadas, no obstante, el campo de estudio ha experimentado una notoria expansión,
impulsada en parte por el creciente interés editorial en narrativas especulativas y por una crítica ensayística
que busca redenir los términos de su existencia y su relevancia cultural. Aunque fundamentalmente la fuerza
del impulso parece estar dada por la necesidad apremiante de contar otras historias e imaginar otros mundos
posibles.

El primer eje del debate actual es la inestabilidad genérica que caracteriza a la literatura no realista
latinoamericana. La crítica contemporánea (Chimal; De Rosso; Kurlat Ares) ha insistido en que la ciencia
cción en la región es una categoría inherentemente problemática y difusa, que resiste a la catalogación
estricta. La producción latinoamericana se instala en un espacio liminal donde las fronteras con el realismo
mágico, lo fantástico, el nuevo gótico y la crónica social se vuelven porosas. Esta hibridez no debe leerse como
un décit o una carencia de madurez tecnológica, sino como una estrategia de resistencia. En lugar de centrarse
en la verosimilitud tecnológica, el no-realismo latinoamericano utiliza la especulación para interrogar la
modernidad desigual y multitemporal de la región, enfocándose en las consecuencias políticas, sociales y
subjetivas de la tecnología, más que en su descripción ingenieril. La ciencia cción puede ser pensada como
un mecanismo para proyectar el presente, fracturando la ilusión de progreso lineal.

El segundo eje, ligado al primero, es el giro político de la ciencia cción en el siglo XXI. La narrativa
especulativa reciente se ha posicionado como una herramienta para transitar, si es que acaso es transitable, el
trauma histórico (dictaduras, violencias estructurales, crisis económicas, colonialismos y neocolonialismos,
extractivismo y neoextractivismo), a menudo proyectando futuros que son, paradójicamente, una regresión al
pasado o una distopía cloacalizada. Este énfasis en la fricción crítica ha dado lugar a subgéneros y tendencias de
gran vigor: desde cción climática y las narrativas de ecología y memoria, que incorporan claves decoloniales
y replantean la relación con el territorio y el progreso, hasta las narrativas que, desde una óptica transfeminista
o afrofuturista, disputan los imaginarios hegemónicos del cuerpo y la identidad. Al hacer esto, las autoras y
autores demuestran que la vocación de la ciencia cción latinoamericana es, quizá, dejar de jugar con las reglas
que no reconocen la desigualdad (Chimal), proponiendo en su lugar formas radicalmente distintas de pensar
futuros y transformaciones sociales.



Hernán Lopez Piñeyro. Furias y monstruosidades en la ciencia ficción travesti *

Es precisamente en esta intersección de la hibridez radical y el compromiso crítico donde se sitúa la ciencia
cción travesti. Si la literatura no realista latinoamericana se dene por su habilidad para habitar y tensionar
los límites genéricos y sociales, la propuesta de un cuerpo y un saber travesti como motor especulativo lleva
esta vocación al extremo. La noción de la ciencia cción travesti se ancla en el reconocimiento de que la
existencia cloacalizada es ya, en sí misma, el escenario más cruento de la ciencia cción distópica, donde las
vidas de los cuerpos son subyugados a una necropolítica (Mbembe). Al mismo tiempo, al armar la ciencia
cción travesti como un conjunto de saberes y una forma de vida, se radicaliza el giro político del género,
utilizando el cuerpo disidente y abyecto —el cuerpo monstruoso— como el lente a través del cual se puede
teorizar, con mayor honestidad y violencia, la verdad del capitalismo, el neocolonialismo y el patriarcado
contemporáneo. De esta manera, el concepto articula un transfeminismo especulativo que no solo se suma
a la crítica contemporánea, sino que la intensica, ofreciendo narrativas que transforman la furia en formas
de supervivencia y de resistencia. El campo de la literatura no realista latinoamericana, por lo tanto, no solo
se expande, sino que se transforma desde sus márgenes, validando las producciones de la disidencia como el
núcleo teórico más avanzado para la cción del siglo XXI.

La ciencia ficción travesti

Según Rodríguez, las travestis son brujas con el poder de pensar y crear, de imaginar y de hacer mundos
(19). Las existencias travestis —como toda existencia, quizá— generan saberes especícos. La ciencia cción
travesti es la consecuencia de la puesta en práctica de esos poderes y conocimientos valiosos. Su propuesta es
problematizar el proyecto de vida e imaginar otro mundo posible aquí y ahora.

Quiere explotar la desesperanza aprendida, hacerla volar por el aire, para reconocernos en el linaje de ancestralidades. Es
también un modo de crear mantras para ser parte del universo y para pedirle a las constelaciones de astros lo que parece
impensable. ... Esta ciencia cción nos inicia en el camino de otras posibilidades de porvenir, experiencia y horizontes
y mundos donde no aceptamos el lugar que tenemos en este. Nos da la posibilidad de detenernos y preguntarnos
comunitariamente por las alternativas que podemos imaginar. (Rodríguez 22)

Ese mundo por venir, pero cercano, rompe con el androcentrismo, es decir, nada gira alrededor del hombre. 
En estos imaginarios monstruosos aparecen palabras, conceptos y tramas para repensar lo travesti por fuera 
de las miradas e imposiciones violentas del patriarcado.

En la ciencia cción travesti no hay transformaciones, sino transformaciones sobre transformaciones. No 
hay un punto de llegada ni uno de partida porque no hay esencias jas, solo devenires erráticos.

Según ella explica, las ideas de Rodríguez son reapropiaciones y reescrituras enriquecedoras de otros 
colectivos y de otras autoras. Resuena, entre otras, Haraway: “Importa qué historias cuentan historias, qué 
conceptos piensan conceptos. Matemática, visual y narrativamente, importa qué guras guran guras, qué 
sistemas sistematizan sistemas” (156).

La lósofa sostiene que son necesarias narraciones (y teorías) sucientemente grandes como para aglutinar 
las complejidades y conservar los connes abiertos y deseosos de antiguos y nuevos vínculos extraordinarios. 
Por su parte, Viveiros de Castro y Deborah Danowski argumentan que “la literatura fantástica y la cción 
cientíca son las metafísicas pop, las ‘mitofísicas’ de nuestra época” (32).

La ciencia cción travesti puede pensar desde la fórmula SF de Haraway. Estas son las iniciales de science 
fiction, speculative fabulation, string figures, speculative feminism, scientific facts y so far. 1  Para la autora, lejos 
de repelerse la fabulación especulativa y el hecho cientíco se precisan mutuamente. De igual manera, el 
feminismo especulativo es requerido por ambos.

En las guras de cuerdas se pueden detectar las hebras de prácticas y eventos complejos y condensados, 
permitiendo seguir el curso de los hilos en la penumbra que llevan a nudos y patrones signicativos. Sin



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

embargo, la gura de cuerdas no es solo una guía; es el propio objeto de interés, el diseño y el ensamblaje que
exige una respuesta activa. Implica pasar y recibir, construir y deshacer, tomar los hilos y liberarlos.

Jugar a guras de cuerdas va sobre dar y recibir patrones; dejar caer hilos, fracasar, y a veces encontrar algo que funciona, algo
consecuente y quizás hasta bello, que antes no estaba allí; va sobre transmitir conexiones que importan, sobre contar historias
con manos sobre manos, dedos sobre dedos, puntos de anclaje sobre puntos de anclaje; sobre elaborar las condiciones para el
orecer nito en terra, en la tierra. […] La erudición y la política también son así: ir pasando algo en torsiones y madejas que
requieren pasión y acción, deteniéndose y moviéndose, anclando y zarpando. (Haraway 32)

La ciencia cción, escribe Le Guin, deshace la frontera entre cción y teoría o, mejor dicho, ccionaliza la 
teoría y muestra que el estado actual de las cosas no es ni necesario, ni permanente, ni universal. Quizá los 
términos ficción y no-ficción son tan semejantes que pueden utilizarse indistintamente. Así como la cción 
implica organizar, manipular e interpretar elementos inventados, la no-cción creativa también implica 
ordenar, manipular e interpretar, pero en este caso, sucesos “reales” (Le Guin 185).

“La ciencia cción es teoría política” subraya Le Guin (Contar es escuchar 120) leyendo a Haraway. Las 
narraciones especulativas montan fábulas que, por medio de la imaginación, traen ontologías alternativas 
que horadan estados de cosas, ordenamientos y discursos. Son alternativas al estado actual que ponen 
en duda la omnipresencia y la necesidad de las instituciones establecidas, y además ensanchan el ámbito 
de las posibilidades sociales y la comprensión moral (Le Guin, Contar es escuchar 253). Imaginar, 
especular, ccionalizar, los juegos de cuerdas entre las historias son construcciones de relatos reparadores y 
emancipadores que abren otras formas de habitar el mundo.

Entendida adecuadamente, la ciencia cción, como ocurre con toda cción seria, aunque a veces resulte 
humorística, pretende representar lo que realmente sucede: lo que las personas hacen y sienten, y cómo se 
relacionan con todo lo que las rodea en esta estructura, este núcleo del universo, este espacio donde nacen 
las cosas por venir y yacen las cosas que fueron, en este relato interminable (Le Guin, La teoría de la bolsa de 
transporte de la Acción 13).

Lejos de ser una fantasía o una metáfora, la ciencia cción travesti es la invención de una mitología adecuada 
para el presente y para futuros no remotos, sino cercanos y concretos. Las historias y los conceptos que 
imaginan son hilos de los que se pueden tirar para desenmarañar nudos y aportar otras dimensiones y otras 
narraciones de la realidad.

La poesía de Shock, la narrativa de Sosa Villada y la prosa de Rodríguez guran un realismo extraño, tan 
extraño como la realidad: seres que son un día una cosa y luego otra, travestis que transmutan en pájaros y 
manadas, reinas madres de ciento setenta y ocho años, bocas con ensaladas de dientes chuecos. En la ciencia
cción travesti la furia, la ira y el resentimiento son el motor, monstruosearse es el arma de la resistencia, la 
invención y la fantasía.

Resentidas y furiosas

En el poema “Tetas”, Shock escribe: “La brisa de salir desenmarcada de la furia, / para parir otra 
humanidad” (“Poemario transpirado” 92). La furia travesti no es un sentimiento que proviene de la nada, 
hay un pasado y un presente que lo habilitan. Tampoco se limita a sí mismo: tiene, como explicita la última 
estrofa, la potencia de abrir un porvenir.

La activista travesti Lohana Berkins da algunas claves para entender el resentimiento al que se asocia la furia:

Las travestis no somos una cuestión de esnobismo, ni de posmodernismo, ni de estudios culturales: estuvimos acá desde
siempre. Estuvimos en todos los lugares y en todos los hechos poniendo el cuerpo. Somos la escoria que nadie quiere ver y
que se intenta ocultar a través de zonas rojas, de “mándenlas a la orilla del río”, de la condena a la prostitución como única
forma de supervivencia. Somos una identidad cloacalizada que recibe la mierda del resto de la sociedad. (Berkins)



Hernán Lopez Piñeyro. Furias y monstruosidades en la ciencia ficción travesti *

Al porvenir del empobrecimiento y del fracaso, las travestis están llenas de resentimiento (Wayar 179) 
y poseen existencias furiosas. La existencia travesti a lo largo la historia ha sido invisibilizada, acallada, 
analfabetizada, desnutrida, colonizada, evangelizada, exterminada y contaminada (Rodríguez, Ruinas: 
Diálogos sudacas desde el acaso).

En este contexto, la furia no es una emoción individual presente en un sujeto autosuciente, es más bien 
una emoción fundamentalmente política. Sara Ahmed (261) sostiene que las emociones pueden revelar tanto 
las razones por las cuales las transformaciones resultan tan difíciles como las maneras en que, no obstante, 
pueden llegar a ser posibles. Pues circulan de manera contextual y relacional.

En la entrevista “El arte de re-sentir” realizada por Wayar, Rodríguez reexiona sobre sus emociones:

Soy solamente una resentida que siente cosa, ¿ya? […] me han hecho incapaz de elaborar esta rabia que tengo y esta necesidad
de venganza que tengo. Porque, además, la venganza no está permitida en esta colonización. Un ser que se venga incluso para
Hollywood es el personaje malo de la historia. Pero yo tengo tanta rabia y siento tanta necesidad de venganza, de venganza
en términos de poder elaborar esta hediondez que tengo dentro, ¿ya? Esta cosa que se me acumuló y que se va poniendo cada
vez más hedionda de rabia. (“El arte de re-sentir” 31)

Esos sentimientos que conesa tener la escritora y activista travesti no forman parte de una esfera íntima
y privada, sino que tienen su origen en el fracaso de una comunidad. Pero, además, son movilizadores y
potencialmente transformadores. La furia travesti, el libro de Wayar que, como explica Sosa Villada, nombra
el mundo por primera vez, no es la rabia de tal o cual travesti, es el hartazgo y la necesidad de venganza de una
comunidad. Además, es una fuente de conocimiento.

En este sentido, la rabia es la emoción política transfeminista por excelencia que deshace las fronteras que
separan lo público de lo privado. La furia travesti es emoción y, al mismo tiempo, transgresión e impulso para
la resistencia política. Como explica María Lugones, la rabia (o la furia) es ira colectiva, radical y resistente que
responde a la opresión. La furia surge cuando la ira y sus causas quedan sin reconocimiento ni comprensión
en el ámbito ocial.

En su diccionario Furia travesti. Diccionario de la T a la T, Wayar lo dice una y otra vez y de una y otra forma
(siempre en primera persona): “Pueden hundirnos en la mierda pero, de todas maneras, desde ahí mismo
orecemos” (33). De ahí, de la mierda, absorben los nutrientes. De ahí salen, explica, seduciendo como las
sirenas de Ulises.

Ahora bien, en el poema de Shock citado al inicio de este apartado, la furia aparece como la potencia
para “parir otra humanidad”. Desde el resentimiento y la sobrevivencia, furiosas, las travestis, como maestras
de la fantasía, guran futuros que operan en el presente. Esta metamorfosis política de la rabia aparece
recurrentemente en la poesía de la autora.

Por ejemplo, en “Catacumbas” escribe:

Todavía no es tiempo

estamos en catacumbas

y desde allí olemos, conspiramos

tejemos

y nos reproducimos

Hasta estallar en inteligencia

y parir los agujeros

que abran la tierra

y que nos dejen liberada

el alma...



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Estamos detalladamente

haciendo la poesía

de los nuevos tiempos… (Shock, “Revuelo sur” 11)

También en una estrofa del extenso poema Hojarascas puede leerse:

Y entonces, la única certeza es el fracaso,

ese es nuestro punto de encuentro,

desde ahí estallarán los nuevos hallazgos.

“Porque tenemos un cementerio entero en la cabeza”

grita Wayar en su furioso desencanto.

Hemos perdido todo sin haber empezado,

y esa es la mejor de las odiseas

porque no tenemos nada más que perder. (Shock, Hojarascas)

La furia travesti no es la furia de una travesti, es una furia común. El grito “tengo un cementerio en la
cabeza” explicita la rabia de quien ha visto morir a muchas, quizá a la mayoría, de sus compañeras en casos de
travesticidios y violencia policial y estatal.

También la furia es ancestral. Wayar explica que existe una memoria desgastada según la cual las travestis
en Latinoamérica se remontan a tiempos precolombinos. Al menos en lo que respecta a la sexualidad y a
los géneros, hasta la llegada de los españoles había diversidades y no dicotomías. Existían, cuenta la autora
transitando caminos sinuosos y asumiendo cierto riesgo de romantizar a los pueblos indígenas, personas con
un equilibrio entre los principios femeninos y masculinos que eran por ello consideradas puentes entre la salud
y la enfermedad, entre lo terrenal y lo divino o entre los pueblos. Ellas practicaban la medicina, promovían la
espiritualidad y se ocupaban de lo que hoy llamaríamos diplomacia. (Wayar 23-27)

En 1510, Vasco Núñez de Balboa llegó a América como fugitivo, acompañado por la tripulación de
Fernández de Enciso. En ese lugar exterminaron a uno de los grupos indígenas más pacícos. El primer pueblo
en ser sometido fue el del cacique Cémaco, donde se fundó la primera ciudad en América, a la que llamaron
Panamá, y donde establecieron la primera sede episcopal en la casa del cacique. Prosiguieron su expedición
hacia el Pacíco, enfrentándose al cacique Torecha, líder de Cuareca. Más de 600 hombres fueron asesinados
y, al tomar la ciudad, entre los prisioneros encontraron mujeres, niños e “invertidos”, entre ellos la hermana de
Torecha. López de Gómara narró que, en la batalla, el hermano de Torecha fue capturado vestido de mujer,
no solo en su vestimenta, sino en todo su aspecto, excepto en el hecho de no poder dar a luz (Amodio). Lo
ejecutaron brutalmente, dejándolo a los perros mastines para que lo devoraran, como se aprecia en un grabado
de Johann eodor de Bry (Figura 1).



Hernán Lopez Piñeyro. Furias y monstruosidades en la ciencia ficción travesti *

FIGURA 1.
America pars cuarta

Fuente: Johann Theodor De Bry, America pars cuarta…, Ámsterdam 1592.

Ese acto, que llamaron “puricación”, marca el comienzo del mal atribuido a estas corporalidades, quienes 
fueron señalados como el origen de todo lo perverso. Según muestra la imagen, en la plaza pública, donde se 
alza la primera iglesia católica del continente, un grupo de travestis es azotado, devorado y descuartizado 
por perros ante una multitud.

Tal vez ese sea el inicio de la violencia, del maltrato, la devastación y el silenciamiento de los cuerpos 
travestis; y quizá sea también el comienzo de la furia. La rabia se transmite de generación en generación, con 
sus correspondientes costes personales y colectivos (Kaplan et al. 785-86). La furia travesti tiene un origen 
ancestral, tiene historias y memorias. La ciencia cción travesti, según aparece descrita en el fragmento de 
Rodríguez citado en el apartado anterior, construye un linaje de ancestralidades y hace explotar por el aire la 
desesperanza aprendida.

Sin embargo, tal como se viene argumentando aquí, la furia no es mera ira. Del fracaso, de una existencia 
que ha sido cloacalizada, del agotamiento de la paciencia y del tiempo blanco y cisheterosexual adviene una 
potencia que abre la llegada de los nuevos tiempos.

¿Cómo es ese porvenir? En otro fragmento de Hojarascas, Shock parece dar algunos posibles indicios:

repensándolo todo, dándolo vuelta todo,

quizá hasta desentendiéndonos de todo.

“NO QUEREMOS SER MÁS ESTA HUMANIDAD”.

Rayaremos sobre los himnos sagrados esta frase,

sobre las maravillosas páginas universales,

en cada una de las Ciencias y sus tomos,

hasta en cada una de las Bellas Artes,

que lo único que han hecho es bien repetir el único libreto viejo

para que nada cambie,



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

para que todo siga,

y nosotras no tenemos más paciencia, no tenemos más tiempo,

ni siquiera nos tenemos cerca,

y nos molestan sus rezos, sus saberes, sus

diagnósticos, sus leyes,

sus obras de teatro y sus cines,

donde lo binario continúa,

porque la única novedad a que se atreven

(desde que aprendieron a hacer el fuego hasta acá)

es a no salirse del principal mandato:

“¡Que nada fuera de lo binario es posible!”. (Shock, Hojarascas )

En los nuevos tiempos no hay sitio para los binarismos ni para los mandatos. Es necesario revisar todo: la 
ciencia, las artes, las leyes, las religiones. Hay que inventar otra humanidad.

Politizar emociones negativas es un modo de producir conocimiento situado que, además de romper con 
la racionalidad propia del saber moderno, congura nuevas formas basadas en la imaginación y en los afectos. 
Para las travestis, imaginar un futuro es también resistir a una sociedad que las quiere muertas. Partiendo 
del resentimiento y de la furia, aparecen nuevos espacios y tiempos. Parafraseando el poema de Shock antes 
citado, otra humanidad es parida.

Quizá ese porvenir debe pensarse en los términos de una rehabilitación modesta y de un resurgimiento 
puesto en práctica por artistas que encarnan un pasado, un presente y un futuro entrelazados en una 
continuidad (Haraway 116). Son prácticas curiosas y apegadas a pasados en curso que se anticipan en presentes 
densos y futuros aún posibles. Es decir, continúan con la cuestión en una fabulación especulativa.

Haraway (20) destaca la importancia de aprender a habitar el presente, no como un punto fugaz entre 
historias pasadas, ya sean terribles o idílicas, y futuros catastrócos o redentores, sino como criaturas mortales 
entretejidas en innitas y siempre incompletas conguraciones de espacios, tiempos, materiales y signicados.

En la ciencia cción travesti se guran futuros próximos y posibles y presentes inverosímiles aunque reales. 
Ante la cloacalización, la persecución, el hostigamiento y el asesinato (o ante ese “cementerio entero” que 
tienen las travestis en la cabeza), surgen estrategias de resistencia asociadas a la imaginación y la fantasía.

Al igual que la furia, estas tácticas que desbordan la simple supervivencia se inscriben también en un 
linaje ancestral. Rodríguez escribe en uno de sus poemas en prosa: “Las travestis, como los mapuches, nos 
relacionamos con el mundo por medio de la imaginación” (Manifiesto horrorista y otros escritos 28).

Los arcos poéticos y narrativos, así como los universos ccionales, son el alimento para transformaciones 
mutantes. Al introducir identidades híbridas, nómadas y libres de cualquier patrón predenido, las fantasías 
travestis hacen temblar las estructuras. Rompen con las nociones de identidad ja, esencia o naturaleza. 
No buscan contraponerse a una realidad ni a su idealización. Estas fantasías carecen de determinación y de 
un contexto referencial estable, expresan una apertura radical y deseante, marcada por una multiplicidad 
diferenciadora, una agencia discontinua y continua a la vez, y una espaciotemporalidad envolvente y 
creativamente promiscua.

La furia travesti pone en acto una imaginación desestabilizadora. Rodríguez y Shock lo enuncian con 
claridad: “La potencia travesti: ser un día una cosa y otro otra” (Rodríguez, Dramas pobres 58). “Trans…
piro, / trans...muto, / Trans…porto, / Trans…ito, / Trans… paso. / A eso juega mi jugar” (Shock, “Poemario 
transpirado” 88).



Hernán Lopez Piñeyro. Furias y monstruosidades en la ciencia ficción travesti *

Ahora bien, la furia y el deseo de salir de las catacumbas y parir otra humanidad se transita en la ciencia
cción con devenires o transmutaciones monstruosas.

Monstruosas

La existencia travesti es una subjetividad imposible de denir (Wayar, 2021), de límites imprecisos y
fundamentalmente monstruosa. En una estrofa del poema “Hembras, brujas y monstruas”, Shock escribe:

Tienen la aurora en los pezones

y el hambre de barricada

¡Guarda con estas monstruas

que vienen en celo tejiendo

la nueva mañana! (Shock, “Revuelo sur” 23)

En la conferencia l'tcolede la Cause eudienne en París en el 2019, Paul B. Preciado cuestionó fuertemente
frente a más de tres mil psicoanalistas la antigua epistemología de la diferencia sexual que sustenta el régimen
patriarcal y colonial. En la ponencia, titulada “Yo soy el monstruo que os habla” sostuvo que su condición
de monstruo, que se diferencia de la de mujer u hombre, “es como un pie que avanza en el vacío y señala el
camino a otro mundo” (Preciado 44).

Monstruo es aquel que está mutando, pero no para llegar a un sitio determinado, sino que habita una
continua transición. Según el lósofo, su rostro, cuerpo, prácticas y lenguajes no pueden ser reconocidos como
verdaderos dentro de una estructura de poder y saber:

Hacer una transición de género es inventar un agenciamiento maquínico con la hormona o con algún otro código vivo: puede
ser un lenguaje, una música, una forma, una relación con una planta, un animal u otro ser vivo. […] Ese despertar es una
revolución. Es un levantamiento molecular. Un asalto al poder del yo heteropatriarcal, de la identidad y del nombre propio.
Es un proceso de descolonización. (Preciado 45)

En el cuerpo trans hay saberes y potencias. Este, continúa argumentando, es el Amazonas que brota
inagotablemente por medio de la oresta, esquivando los embalses y las presas. Es para la anatomía
hegemónica lo que fueron para Europa América o África: territorios puestos en disponibilidad y saqueados.

En Dramas pobres, Rodríguez escribe:

En la calle un seductor poeta de la construcción me dijo: ¿por qué no me regala una sonrisa?, y la boca se me abrió de par
en par mostrando mi ensalá de dientes chuecos, como disponiéndome a comerme al hombre, porque mi sonrisa es la de un
monstruo. Mi resistencia, mi arma, mi puñal, mi fusil es monstruosearme; admitir que no soy otra cosa que un fracaso para
cualquier modelo. (Rodríguez, Dramas pobres 81)

En este poema en prosa, la autora chilena muestra cómo la furia y lo monstruoso se potencian mutuamente.
Ante la cloacalización de la existencia, utilizando la expresión de Berkins, solo se resiste deviniendo monstruo.
En realidad, Rodríguez es más clara: no hay un camino con un punto de partida y uno de llegada determinado.
El neologismo “monstrosearme” subraya, a través del sujo verbal “-ar”, la acción que, podría decirse,
está siempre en acto y es, también, siempre inacabada. Los procesos de identicación, pero también de
contraidenticación y desidenticación son amplicados por el estar-haciendo.

Según Sosa Villada, “no es posible universalizar nada con la presencia de las travestis. Porque todo lo que
denieron a nosotras no nos alcanza” (“Prólogo. Nombrar el mundo por primera vez.” 12). Travesti es, dice
Wayar, todo lo político que las travestis construyen, es una apuesta por el deseo sin puntos de partida ni de
llegada jos (30), es un rechazo al binarismo y la armación de “una sustancia que no se dene en relación al
hombre” (140) porque, como ya se dijo, es indenible e imprecisa.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

De este modo, las travestis aparecen en la ciencia cción de su propia autoría como inapropiadas e
inapropiables, mutan, se autoperciben de modos diversos, se metamorfosean y devienen otra cosa. No encajan
en ningún ordenamiento taxonómico.

Monstruosearse aparece muchas veces bajo la máscara de lo animal. Shock escribe: “OK, yo fui canario, /
anotalo bien: ‘CA-NA-RIO’, / de plumas doradas aterciopeladas, dinamitas” (“Poemario transpirado” 68).

Sosa Villada lo describe con precisión:

Pero las travestis perras del Parque Sarmiento de la ciudad de Córdoba escuchan mucho más que cualquier vulgar humano. 
Escuchan el llamado de La Tía Encarna porque huelen el miedo en el aire. Y se ponen alerta, la piel de gallina, los pelos 
erizados, las branquias abiertas, las fauces en tensión. (Las malas 17)

Lo monstruoso y lo animal no aparecen como esencias o identidades jas, sino que lo hacen como devenires
o mutaciones que rompen todo ordenamiento taxonómico. Se trata de seres cuyas existencias y formas no
encajan en ningún taxon. Son inapropiados e inapropiables. Son híbridos. Están más acá o más allá (no
importa esa ubicación porque, al no haber centro, es una mera expresión) que los humanos.

En algunos versos de “Yo, monstruo mío” Shock escribe lo siguiente:

Yo, mariposa ajena a la modernidad,

a la posmodernidad,

a la normalidad,

oblicua,

bizca,

silvestre,

artesanal,

poeta de la barbarie.

Con el humus de mi cantar,

con el arco iris de mi cantar,

con mi aleteo

reivindico mi derecho a ser un monstruo

y que otros sean lo Normal. (Shock, “Poemario transpirado” 55-56)

DiPietro (264) sostiene que el paradigma occidentalista oculta la colonialidad presente en la movilidad
trans al conceptualizar el género como un ámbito propio de lo humano, estructurado de manera legible,
cerrada, individualizante, heterosexualista, cisnormativa, binaria y jerárquica. Desde al menos el siglo
XVII, diversos sujetos sociales han transitado entre abandonar los connes del binarismo hombre/mujer y
permanecer dentro de sus límites, utilizando la monstruosidad corporal como medio de navegación.

Los versos de Shock recién citados expresan estas ideas con claridad. El poema es una reivindicación política
de su yo monstruoso, una oda a su yo alejado del paradigma de la normalidad, una apología de su barbarie.

Sin embargo, parece haber algo más. No se trata de escapar de la sexo-política moderna para reinscribirse en
una sexo-política postmoderna. Es decir, no hay una deshumanización que habilite una salida de un paradigma
binario, pero que conlleve una virtual rehumanización. De hecho, en el poema aparece un devenir mariposa,
un devenir humus. Lo monstruoso aquí implica perder la forma humana, pero sin transformarse en un nuevo
ser humano singular, individual, separado y autónomo.



Hernán Lopez Piñeyro. Furias y monstruosidades en la ciencia ficción travesti *

Muchas reexiones transfeministas centradas en las capacidades disidentes de los cuerpos no cisgénero, por
mucho que lo intentan, no pueden dejar de lado el paradigma eurocéntrico y terminan siendo útiles, sostiene
DiPetro (278), a la colonialidad. Para la geografía travesti sudamericana el cuerpo, abominable y perverso
para el cisheteropatriarcado, es indisoluble de la comunidad.

Wayar (71) señala que la categoría estético-política “travesti” postula una subjetividad imposible de denir
y de límites imprecisos (por tanto, enredada con lo demás). No nombra un ser individual y separado: “Una
travesti nunca es solo ella; siempre es en parte las travestis”, una comunidad en la que priman los parentescos
que niegan un solo tipo de vinculación, la colonialista de la heterosexualidad (154).

En Las malas, Sosa Villada muestra una comunión entre corporalidades travestis, vegetales, minerales y
animales en la que no parece haber lugar para la individualidad. Ese coexistir en red es también un modo de
resistencia:

Es profunda la noche: hiela sobre el Parque. Árboles muy antiguos, que acaban de perder sus hojas, parecen suplicar al cielo 
algo indescifrable pero vital para la vegetación. Un grupo de travestis hace su ronda. Van amparadas por la arboleda. 
Parecen parte de un mismo organismo, células de un mismo animal. Se mueven así, como si fueran manada. (Las malas 17)

Estas ideas transfeministas, decoloniales, gestadas en el Sur global y que aparecen con frecuencia en la
ciencia cción travesti, se oponen radicalmente al paradigma occidentalista, que subraya lo singular de los
cuerpos trans. Esta concepción interpreta el cuerpo trans de tres maneras posibles: como un simple objeto
subordinado al control de la razón humana mediante el libre albedrío; como un recipiente que contiene una
inclinación biológica que la razón humana seguiría como norma natural; o como un devenir que desestabiliza
la rigidez de la razón humana a partir de una vitalidad que, de forma paradójica, reestabiliza el propósito
humanista al dar forma a lo trans-monstruo (DiPietro 278).

Al estar enredado con lo demás, lo travesti cultiva modalidades interexistentes que potencian y amplican
aquello que DiPietro llama, provisoriamente pero con atino, “pluralidades/pluralistas”, mientras que
cuestionan las “singularidades plurales” que son aquellas que suele destacar el transfeminismo del norte global.

Conclusión

La ciencia cción travesti es un terreno fértil para la proliferación de nuevos imaginarios que traen consigo
otros futuros. En las escrituras de autoras como Rodríguez, Shock y Sosa Villada, la furia y lo monstruoso
hacen temblar los cimientos del humanismo, el capitalismo y el patriarcado, al tiempo que proponen formas
de existencia menos individuales y, también, menos opresivas.

Monstruosearse, siempre como acción sin un punto de partida ni de llegada jo y siempre en acto, es
el arma de la resistencia ante la cloacalización de la existencia. Pero también es una forma de desarmar y
recongurar imaginarios. Lejos de ser meras guras marginales, las travestis aparecen en su propia ciencia
cción como brujas capaces de crear y pensar nuevos mundos, de (re)imaginar la vida común y, dicho en
palabras de Rodríguez, de desmantelar la “desesperanza aprendida”, conectándonos con un linaje ancestral y
colectivo que explora otras formas de existencia.

La furia travesti no es un sentimiento individual de un sujeto autónomo, es una emoción colectiva que
conlleva un impulso político que moviliza y recongura lo real. Como señala Lugones, la rabia colectiva es una
respuesta radical a la opresión y, en el contexto travesti, esta furia se convierte en un motor de cambio. Lejos
de ser una emoción destructiva, se presenta como una fuerza creativa capaz de abrir nuevos horizontes y forjar
territorios alternativos. Esta metamorfosis de la rabia en una potencia transformadora reeja una estrategia
de resistencia que se alimenta tanto del fracaso y de la supervivencia como del deseo de nuevos tiempos.

Los seres de la ciencia cción travesti, monstruosos y furiosos, transitan diferentes cuerpos y redenen lo
humano negando cualquier noción de esencia o identidad ja. Así, se construyen territorios que cuestionan



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

el presente y proyectan otros futuros posibles basados en la imaginación como medio de resistencia política
y transformación social.

Monstruosearse consiste en reunir toda la furia y gritar lo más fuerte posible: “NO QUEREMOS SER
MÁS DE ESTA HUMANIDAD”.

Referencias

Ahmed, Sara. La Política Cultural de Las Emociones. Traducido por Cecilia Olivares Mansuy, Universidad Nacional
Autónoma de México, 2015.

Berkins, Lohana. “Las travestis siempre estuvimos aquí”. Página/12, 11 de mayo de 2012, https://www.pagina12.com
.ar/diario/suplementos/soy/1-2444-2012-05-11.html

Chimal, Alberto. “Nuevo mapa de la Ciencia cción en Latinoamérica”. Confabulario (El Universal), abril de 2023, h
ttps://confabulario.eluniversal.com.mx/ciencia-ficcion-latinoamerica/.

Danowski, Déborah, y Eduardo Viveiros de Castro. ¿Hay mundo por venir?: ensayo sobre los miedos y los fines. Traducido
por Rodrigo Álvarez, Caja Negra, 2019.

De Rosso, Ezequiel. “El continuo de Nervo y el cansancio de la razón. Una hipótesis sobre la forma de la ciencia cción
latinoamericana”. La ciencia ficción en América Latina: Crética. Teoría. Historia, editado por Silvia G. Kurlat Ares
y Ezequiel De Rosso, Peter Lang, 2021.

DiPietro, Pedro Javier (Pj). “Ni humanos, ni animales, ni monstruos: La decolonización Del cuerpo transgénero”. Eidos,
vol. 34, 2020, pp. 254-91. http://dx.doi.org/10.14482/eidos.34.306.76

Haraway, Donna. Seguir con el problema: generar parentesco en el Chthuluceno. Traducido por Helen Torres, Consonni,
2019.

Kaplan, Carla, et al. “Introduction. Outraged/enraged: e rage special issue”. Signs: Journal of Women in Culture and
Society, vol. 46, n.. 4, 2021, pp. 785-800.

Kurlat Ares, Silvia G. “La historia de la ciencia cci{on latinoamericana: Una genealogía dispersa”. Historia de la ciencia
ficción latinoamericana. Vol. II: Desde la modernidad hasta la posmodernidad, editado por Teresa López-Fellisa y
Silvia G. Kurlat Ares, Iberoamericana/Vervuert, 2021, pp. 9-44.

Le Guin, Ursula K. Contar es escuchar: sobre la escritura, la lectura, la imaginación. Traducido por Martín Schino,
Círculo de Tiza, 2018.

---. La teoría de la bolsa de transporte de la ficción. Traducido por Kamen Nedev y José Pérez de Lama, Biblioteca
anarquista, 2021.

López-Fellisa, Teresa, y Silvia G. Kurlat Ares, editores. Historia de la ciencia ficción latinoamericana. Vol. I: Desde los
orígenes hasta la modernidad. Iberoamericana/Vervuert, 2020.

---, editores. Historia de la ciencia ficción latinoamericana. Vol. II: Desde la modernidad hasta la posmodernidad.
Iberoamericana/Vervuert, 2021.

Lugones, María. Peregrinajes. Teorizar Una Coalición Contra Las Opresiones Múltiples. Editorial del signo, 2021.
Mbembe, Achille. Necropolítica. Traducido por Falomir Archambault Elisabeth, Melusina, 2011.
Preciado, Paul B. Yo soy el monstruo que os habla: informe para una academia de psicoanalistas. 7.a edicíón, Anagrama,

2020.
Rodríguez, Claudia. Ciencia ficción travesti. 1ra ed, Hekht, 2023.
---. Dramas pobres. Ediciones del Intersticio, 2015.
---. “El arte de re-sentir”. Travesti: una teoría lo suficientemente buena, de Marlene Wayar, Editorial Muchas Nueces,

2018, pp. 29-44.
---. Manifiesto horrorista y otros escritos. Juanita Cartonera, 2015.
---. Ruinas: Diálogos sudacas desde el acaso. Entrevistado por Marlene Wayar, 2019.
Shock, Susy. Hojarascas. Muchas nueces, 2020.

https://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/soy/1-2444-2012-05-11.html
https://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/soy/1-2444-2012-05-11.html
https://confabulario.eluniversal.com.mx/ciencia-ficcion-latinoamerica
https://confabulario.eluniversal.com.mx/ciencia-ficcion-latinoamerica
http://dx.doi.org/10.14482/eidos.34.306.76


Hernán Lopez Piñeyro. Furias y monstruosidades en la ciencia ficción travesti *

---. “Poemario transpirado”. Realidades. Poesía reunida, Muchas nueces, 2020, pp. 53-111.
---. “Revuelo sur”. Realidades. Poesía reunida, Muchas nueces, 2020, pp. 9-52.
Sosa Villada, Camila. Las malas. Tusquets, 2019.
---. “Prólogo. Nombrar el mundo por primera vez.” Furia travesti. Diccionario de la T a la T, de Marlene Wayar, Paidós,

2021, pp. 11-16.
Wayar, Marlene. Furia travesti. Diccionario de la T a la T. Paidós, 2021.

Notas

* Artículo de investigación
1 Ciencia cción, fabulación especulativa, guras de cuerdas, feminismo especulativo, hechos cientícos y hasta ahora

(traducción propia).

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar: Lopez Piñeyro, Hernán. “Furias y monstruosidades en la ciencia cción travesti”. Cuadernos de 
Literatura, vol. 29, 2025. https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.fmcf

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.fmcf



