CUADERNOS Vol. 29

DE LITERATURA Publicacién continua
2025

ISSN: 2346-1691 (En linea) | ISSN: 0122-8102 (Impreso)

Articulos
Teoria de Plantas y metafisica amazdnica’
Plant Theory in Amazonian Literature
Juan Duchesne Winter® DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.tpma
Universidad de Pittsburgh, Estados Unidos

duchesne@pitt.edu
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0763-8205 Recibido: 16 diciembre 2023
Aceptado: 03 mayo 2024
Publicado: 11 septiembre 2025

Resumen:

En el presente articulo se discuten algunas divergencias importantes entre la teorfa de plantas euro-norteamericana y el papel de
las plantas en la cosmologfa indigena amazdnica. El propdsito no es plantear una oposicién binaria entre occidente/no-occidente,
sino diferencias bdsicas entre una metafisica cientificista y otra metafisica animista indigena que, de hecho, converge con variantes
muy similares del pensamiento llamado “occidental”

Palabras clave: tcorfa de plantas, metafisica amazénica, pensamiento indigena, literatura indigena, fundamentalismo
cientificista.

Abstract:

This paper discusses some important divergences between Euro-American plant theory and the role of plants in Amazonian
indigenous cosmology. The purpose of it is not to posit a West/non-West binary opposition, but rather to stablish fundamental
differences between a scientistic metaphysics and an indigenous animistic metaphysics that, in fact, converge with very similar
variants of so-called “Western” thought.

Keywords: Plant Theory, Amazonian Metaphysics, Indigenous Thought, Indigenous Literature, Scientistic Fundamentalism.

Las plantas mas alla de las plantas

En afios recientes han brotado en los medios académicos euronorteamericanos una serie de publicaciones
sobre el pensamiento vegetal que han llevado a la que ha sido, hasta hoy, la mayor apertura hacia horizontes
previamente ignorados por el prolongado giro lingiiistico, el cual ha cautivado, dentro de su burbuja, a las
ciencias humanas y sociales desde el tltimo tercio del siglo pasado hasta ahora. El giro lingiiistico no solo
posibilité todo cuestionamiento de la realidad por casi cinco décadas con una fuerte interrogacién sobre
las condiciones de acceso a lo real, sino que siguié reduciendo la mayoria de las preguntas ontolégicas a
los procedimientos epistemoldgicos centrados en el hombre blanco moderno, concebido este como sujeto
exclusivo del conocimiento (Viveiros de Castro, Metafisicas canibales 95; Comparative Metaphysics 265), tal
como ya lo hicieron el idealismo y el positivismo. Por otro lado, el llamado giro vegetal confiere nada
menos que un nuevo horizonte cdsmico a la interesante coreografia de “giros” (poscoloniales, corporales,
afectivos, animales, ontoldgicos) que lo acompanan en el abandono, como en una procesién, de la burbuja
epistemoldgica moderna. La panoplia del pensamiento vegetal en las humanidades esta preparada para cubrir
con todas sus raices y brotes lo que previamente fue el parqueadero cuadriculado de las epistemologias
antropocéntricas, entre ellas, el giro lingiistico y sus derivados estructuralistas y posestructuralistas.

El giro vegetal desborda el mercado académico y entra en la lista de besz sellers internacionales, como es el
caso de The Hidden Life of Trees (La vida secreta de los drboles), de Peter Wohlleben, traducido en cuestion
de meses a varios idiomas. Pero entre tantos titulos fascinantes exhibidos en las mesas de las librerfas y ensus
catdlogos online, llaman la atencién aquellos que afectan explicitamente los campos cultural y literario, entre

Notas de autor

2Autor de correspondencia. Correo electrénico: duchesne@pitt.edu


https://orcid.org/0000-0002-0763-8205
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.tpma

Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

ellos The Language of Plants: Science, Philosophy, Literature y The Green Thread: Dialogues with the
Vegetal World , compilados por Ménica Gagliano, Patricia Vieira y John Ryan. Conviene leer estos dos
volumenes junto con el de Michael Marder, Plant-Thinking: A Philosophy of Vegetal Life , dada la evidencia
de que la labor pedagdgica de Marder influye grandemente en ellos al vincular el pensamiento actual sobre
las plantas y de las plantas con las disputas entre el posestructuralismo y lo que Marder llama la mezafisica en
el 4mbito tedrico occidental.

Para Marder, el pensamiento vegetal culmina el proyecto de “destruccién” de la metafisica
occidental (Marder, Plant-Thinking 11), tal y como fue emprendido por Nietzsche y Heidegger, para
después ser continuado por Jacques Derrida y otros. Con el propdsito de romper el cerco del giro
lingtiistico, Marder adscribe la fenomenologia de la planta a la deconstruccién derrideana que despoja de
toda nocién de primacia al lenguaje verbal humano y a cualquier oposicién tajante entre lo humano y lo no-
humano. De igual modo, Marder consigue postular lo que llama el ser vegetal como un no-sujeto, paradéjico
y subalterno, de la biosfera planetaria, animador de la deconstruccién permanente de la metafisica; es decir,
un no-sujeto que recoge, con un guifio al ecomarxismo, la batuta abandonada por el sujeto imposiblemente
universal y demasiado humano de la revolucién.

Una tarea dificil, sin duda, pero Marder la acomete con rigurosa elegancia, si bien su fundamentalismo no
es del todo convincente. En consecuencia, el autor asegura que “la liberacién de las plantas es indispensable
para la liberacién humana” (Plant-Thinking 142). Las disquisiciones de Marder poseen la lucidez necesaria
para visibilizar nuevos horizontes prometedores, pero no parecen sobrepasar completamente el lenguaje
tedrico (basado en nociones como liberacion, subalternidad, emancipacidn, utopia, etc.), aunque por
momentos traspase sus limites. Gracias a su trabajo es posible comprender la tendencia a desenvolver esta
discusién exclusivamente dentro de un determinado repertorio modernista, mientras que el conocimiento
de las plantas (detentado por ellas mismas) indica claramente que, para acceder a su perspectiva cdsmica, es
necesario mirar més alld de las rencillas familiares de la teorfa.! Entonces, se torna indispensable apuntar al
amplio horizonte de estos seres vegetales y ancestrales que se mezclan con la luz sideral para sostener casi
toda la vida en el planeta.

Ese es el tipo de atencidn ejercida por el maravilloso libro de Emanuele Coccia, La vida de las plantas.
Una metafisica de la mixtura, que no pretende destruir o deconstruir la metafisica tal como lo hace Marder,
sino asumir ciertos registros césmicos de la antigua tradicién filoséfica y mezclarlos con los hallazgos de la
ciencia actual. Emanuele Coccia no pretende “matar al padre” (en el sentido de la tradicién moderna de la
sucesion intelectual), sino valerse de los abuelos. Se propone, més bien, acudir a la tradicién metafisica sin
vacilaciones y, como ¢l mismo lo plantea, “refundar una cosmologia —Ia tinica forma de filosofia que puede
considerarse legitima”; una tarea que, a su juicio, debe “comenzar con la exploracién de la vida de las
plantas” (36). Esta perspectiva cosmoldgica, de inspiracién metafisica, funciona, a efectos de este estudio,
como vaso comunicante entre las expresiones del giro vegetal desarrolladas en los medios académicos euro-
norteamericanos y la floreciente tradicién nativa-vegetalista de Sudamérica. No es inesperado que un
filésofo como Coccia, quien ha saciado su sed en el manantial premoderno, coincida con aquellos que
asumen la extramodernidad. Coccia permite ver las profundas convergencias existentes entre tradiciones
centrales del pensamiento occidental desmarcadas del fundamentalismo tanto modernista como
cientificista y las tradiciones amerindias. Estas convergencias demuestran que hay mundos més alld de la
modernidad, asi como hay ciencias mds alld del cientificismo positivista.

El pensamiento vegetal nativo-sudamericano estd imbricado en la mas densa, diversa y extensa
concentracién de vida vegetal del planeta: la cuenca amazénica. Alli, las plantas han sido las maestras de la
vida y del pensamiento durante milenios para los seres humanos y no-humanos que, al unisono con las
plantas, han creado la selva amazénica y soz, con ellas, la propia Amazonia. Por eso, cualquier reflexién sobre el
pensamiento vegetal que se refiera a la Amazonia debe abordar la tradicién indigena ancestral que, junto con
sus mitos, rituales, recoleccién de plantas, horticultura y experimentacion visionaria, ha pensado y construido



Juan Duchesne Winter. Teoria de Plantas y metafisica amazonica

esta selva. Esta tradicién no tiene obligatoriamente por qué estar interesada en una “teoria sobre las
plantas”; a menos que las plantas sean vistas como un paradigma césmico de las relaciones de mutua
implicacién entre todo lo existente. Hablar de las plantas es hablar de los animales, los humanos, las
bacterias, las estrellas, las ideas, las méquinas, las visiones, los mitos, y viceversa. Es por esto que resulta
relevante poner en didlogo la densa red de implicaciones propias del vegetalismo.> De este modo, en este
articulo se examina cémo la teorfa de plantas euro-norteamericana difiere considerablemente del
vegetalismo amerindio, mds especificamente del vegetalismo amazénico, y la manera en la que algunas
premisas de la teorfa de plantas pudieran o no ser relevantes para este tltimo.

En la Amazonia

Los estudios de plantas basados en la ciencia botdnica han abierto un frente tedrico en las humanidades
mds o menos paralelo al de los estudios animales fundamentados en la zoologfa. No hay nada malo en
fundamentar una teorfa humanistica en la ciencia experimental, siempre que esa vinculacion sea especulativa
y no determinista. El interés de este articulo no es refutar la ciencia contemporénea invocada por la teorfa de
plantas (principalmente porque dicha ciencia parece estar a tono con una perspectiva animista en muchos
casos), sino problematizar algunos supuestos de tal teorfa derivados de su dependencia de la ciencia y sefialar
su divergencia especulativa frente al vegetalismo amazdénico. Monica Gagliano, John C. Ryan y Patricia Vieira,
los editores de The Language of Plants: Science, Philosophy, Literature, inician su introduccién con la frase
mds apropiada que pudiera escribirse en un volumen dedicado alas plantas: “Las plantas son quizas la forma
de vida més fundamental, proporcionan el sustento y permiten con ello la existencia de todos los animales,
incluidos nosotros, los humanos” (p. vii); valdriala pena, sin embargo, matizar el “todos” con un “casi todos”.

Antes de discutir los aspectos relevantes del volumen previamente mencionado, el cual fue elegido como
referencia principal para el presente trabajo, ? es importante detenerse en esta postulacién fundamentalista
del cardcter genésico de las plantas y en otros dos argumentos que se derivan del mismo, habitualmente
movilizados por la teorfa de plantas en las humanidades. En primer lugar, muchos textos sobre la teorfa de
plantas contienen algun tipo de introduccién o exordio que establece un punto de partida similar sobre
el tema, en el que es posible, por ejemplo, confirmar algunos datos basicos. Por ejemplo, el hecho de que
la atmésfera actual, con su 20,95 % de oxigeno, sostiene la combustién de nuestro metabolismo y el de
miles de millones de criaturas aerdbicas, que fue creada hace cientos de millones de anos y ha mantenido su
composicién gracias en gran parte a la actividad vegetal, marina y terrestre, y que transforma el di6éxido de
carbono en oxigeno. Los teéricos de plantas explican de una forma u otra que, ademds de crear la atmdsfera,
las plantas han jugado un papel fundamental en la creacién de toda la biosfera, dado su papel insustituible en
la conduccién del ciclo hidrolégico-climtico (evaporacién, condensacidn, precipitacion, flujo, acumulacién,
absorcidn), el cual regula, entre otros factores, la temperatura, la humedad y la presién ambiental. De igual
manera, las plantas participan en la organizacién de las actividades de acondicionamiento del suelo y del
agua realizadas por innumerables especies de microorganismos, insectos y artrépodos, especialmente los
relacionados con las raices de las plantas.

Es necesario recordar que las plantas representan més del 99 % de la biomasa multicelular del planeta. En
cierto modo, casi todos los demds seres vivos son parasitos de las plantas, en la medida en que se alimentan
de otros seres vivos como parte de una cadena alimentaria que comienza con los consumidores de plantas,
incluidos los omnivoros humanos. Sin embargo, también se ha dicho que las plantas, sin depredar a ningin
otro ser viviente, se alimentan de la luz solar pura con la que, gracias a la fotosintesis, metabolizan en la
esencia de sus cuerpos el aire, el agua y algunas sustancias quimicas tomadas del suelo, cuerpos que luego serdn
devorados o aprovechados de alguna manera por miles de millones de herbivoros y otros visitantes. Asi pues,
bienvenidos a la Matriz vegetal -como dicen en la pelicula 7he Matrix- enla que todos vivimos, sin la cual no



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

habria vida, ni biosfera, nila decisiva corteza terrestre, ni siquiera el color azul del cielo. Este argumento reposa
sobre el rol fundacional que juegan los seres vegetales. Y es dificil negarles ese papel desde una perspectiva
exclusivamente bioldgica. Pero, como se sostendra mas adelante, lo anterior no constituye en si mismo un
argumento inapelable para defender el ser-planta como paradigma central, y ni siquiera excepcional, en el
campo de las humanidades.

En segundo lugar, otro argumento quizd mdas impresionante, pero menos conocido por el ptblico no
especializado, es el de las facultades perceptivas, afectivas e intelectivas de las plantas. La teoria de plantas
encuentra aqui un apasionante apoyo cientifico. El breve libro de los botdnicos italianos Stefano Mancuso y
Alessandra Viola, Brilliant Green: The Surprising History and Science of Plant Intelligence (2015), dedica las
paginas mds elocuentes y accesibles de cientificos experimentales consagradas a este tema. Existen ya lineas
de investigacién muy activas en la bioacustica de las plantas y en la neurociencia fitosemidtica que presentan
evidencia de facultades perceptivas en las plantas, analogas a la vista, el olfato, el gusto, el tacto, el oido y
quince sentidos mds, incluyendo la deteccién de la humedad y la presiéon atmosférica, el gravitropismo, la
percepcién quimica, la percepcion de la electricidad, la percepcion de la temperatura y la propiocepcién, entre
otras (Mancuso y Viola 45-80; Karban 3-11; Chamovitz, What a Plant Knows; Trewavas 841). Todas estas
facultades forman parte de la comunicacién de las plantas, producidas principalmente por medios vasculares
cuando es intrinseca (entre células y tejidos de la misma planta) o por sustancias quimicas volatiles cuando
es extrinseca (con otras plantas de la misma especie, plantas de otras especies y organismos no-vegetales).
Tales facultades presuponen el autorreconocimiento, la autoafeccidn, la filiacidn (reconocimiento de la
descendenciay la ascendencia comuin), las alianzas intraespecies e interespecies, la hostilidad, la competencia,
la cooperacién y la simbiosis (Mancuso y Viola 94; Wohlleben 2-5, 15-18; Karban 11; Trewavas 841).
Las plantas también registran la retencién y la protension de los acontecimientos, es decir, no se limitan
sencillamente a preservar las huellas de los eventos pasados, sino que hacen inferencias futuras a partir de ellos;
lo que supone una memoria activa (Trewavas, Plant Behaviour and Intelligence 841). Todo esto implica, por
supuesto, la facultad de la inteligencia.

Reconocer la importancia de estos hallazgos permite refutar las rancias concepciones antropocéntricas
y neurocéntricas que consideran que la inteligencia es exclusiva del ser humano (y, excepcionalmente,
de algunos mamiferos y aves), confindndola tnicamente a lo que ocurre en el cerebro. Dado el nivel de
conocimiento actual, asumir que todo el pensamiento se origina solo en el interior del crineo de un organismo
individual es tan ingenuo como creer que los sonidos e imdgenes transmitidos por un aparato electrénico
(radio, television, teléfono celular) son generadas exclusivamente por ese aparato. El cerebro no deja de ser un
érgano maravillosamente pléstico e incomparable con cualquier aparato de este tipo, pero lo es precisamente
por su capacidad de articularse a las vastas multiplicidades césmicas junto las que cogenera el pensamiento
en general.

La idea de que el cerebro y el sistema nervioso son 6rganos necesarios y suficientes de toda inteligencia es
reconocida como chovinismo cerebral (Vertosick Jr. 5-8; Trewavas 201). No solo todas las especies de plantas
y animales, sino también las células individuales, poseen redes inteligentes formadas por tejidos y moléculas
distintas de las pertenecientes al cerebro o al sistema nervioso. En Plant Behaviour and Intelligence, Trewavas
describe casos concretos de redes de proteinas operando en el agua estructurada de las arquitecturas de gel, en
el interior de las células animales y vegetales, que toman decisiones y encuentran soluciones a los problemas.
Estas operaciones se basan en la conmutacién de encendido-apagado, en mecanismos que implican la logica
booleana, y hasta la confirmacién de quérum en conjuntos de enzimas y proteinas (“asambleas moleculares”)
que dirimen entre si si van a desencadenar o no una u otra reaccién quimica. Con lo cual, se concluye que
“la inteligencia es simplemente la capacidad de resolver problemas” (197). La extrapolacién especulativa de
Michael Marder es perfectamente congruente con esto cuando dice que “vivir ya es pensar” (Plant-Thinking
157); finalmente, que la inteligencia es inmanente a la vida en general:



Juan Duchesne Winter. Teoria de Plantas y metafisica amazdnica

El inmanentismo de Spinoza invalida la diferencia absoluta (es decir, sustantiva) entre lo que piensa y lo que no piensa, en el
sentido que separa la unidad del pensamiento presente en diferentes grados de claridad en los afectos y sus representaciones
conscientes. (Marder, Plant-Thinking 157)

Una vez pueda ser superado el chovinismo cerebral y quede claro que la inteligencia es un efecto
de red, multilocal, tanto individual como colectivo, en la que no solo interviene todo el cuerpo de un
individuo humano, sino también las colectividades bidticas y abidticas humanas y no-humanas dentro de
multiplicidades estructuradas que podemos concebir como “ecologias de la mente” (Bateson, Steps zo an
ecology; Vertosick Jr., The genius within; Kohn 1-26 ; Nealon ix-xvi), entonces, serd posible reconocer lo
evidente: las plantas tienen inteligencia. Todas estas afirmaciones son auténticas y bien recibidas, por lo que
debe ser motivo de celebraciéon que la ciencia experimental actual esté por fin explicitamente en sintonia
con el animismo que ellas implican, pero ello no es suficiente motivo para erigir el pensamiento vegetal
por si mismo como el nuevo modelo universal de pensamiento. Las afirmaciones cientificas sobre las
propiedades de las plantas no pueden simplemente proyectarse en los dmbitos de valor de las ciencias
humanas sin caer en enfoques reduccionistas.

El otro argumento notable de la teorfa de plantas que vale la pena cuestionar es un corolario directo
de los anteriores. Consiste en que, dado su papel fundacional y genésico en la vida planetaria y dadas sus
poderosas facultades perceptivas, comunicativas e intelectivas, las plantas deberfan ser reivindicadas como
seres favorablemente comparados, no solo con los animales, sino también con los humanos. Esta cuestionable
equiparacién supone concebir la vida vegetal como un paradigma ético y postular a las plantas como entidades
subalternas que, gracias a su potencial afectivo universal, pudiesen, de alguna manera, ser erigidas o erigirse a si
mismas por sobre su estatus actual de seres oprimidos y marginalizados (abocados a liberarse). De este modo,
lo vegetal jugaria un papel central y redentor en el marco de una transformacion presuntamente emancipatoria
delahumanidady delapo/is multiespecie en general. Este es un principio fundamentalista de lo que se llamaria
el utopismo botdnico, éptimamente expresado por Michael Marder (Plant-Thinking 33, 135, 142, 149,
185-186).

De forma que se cuenta con tres grandes argumentos rebatibles para postular a las plantas como
protagonistas universales del eudemonismo humanistico: (1) su biogénesis fundacional; (2) sus facultades
intelectivas y afectivas, y (3) su potencial para contribuir a algtin tipo de emancipacién universal. Estas
tres afirmaciones inciden en importantes divergencias entre la teoria de plantas euro-norteamericana y el
vegetalismo amerindio que se desarrolla en este articulo para complicar la discusién de forma fructifera.
Es posible detectar en dichos argumentos una triple uncién de las plantas que reitera claramente un
fundamentalismo bienpensante salvacionista, liberacionista y utdépico de la teorfa moderna actualmente
dominante en las humanidades:

a) Biogénesis: las plantas son identificadas como las generadoras fundamentales de valor-vida, es decir,
sustituyen aqui al productor universal de todo valor postulado en cierta instancia por Marx (el
proletariado), que estd alienado de su poder singular por una entidad pardsita y tiene todavia que
adquirir una conciencia propia de su poder con el fin de ocupar la posicién de modelo universal
que merece. Los tedricos de las plantas actian entonces como representantes de esa conciencia no
expresada, pero contenida en el propio silencio de las plantas.

b) Conciencia colectiva: como seres inteligentes, las plantas son modelos de una nueva subjetividad
colectiva (paraddjicamente encarnada como un no-sujeto) a la espera de ser empoderada
(paraddjicamente rechazando la pulsién del poder) para transfigurar, de alguna manera la conciencia
social y derrocar al usurpador antropocéntrico.

¢) Potencial universal: las plantas son la encarnacién esencial del vivir por si mismas y, por tanto, de la
vida en general, por lo que no solo buscan su “liberacién vegetal” especifica, sino la emancipacién
universal de todas las formas de vida.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Esta es mi conceptualizacién y caracterizacién en parte parddica de la teorfa de plantas euro-
norteamericana en su expresion més ambiciosa (Nealon 91). Pero el propdsito del tono de este ejercicio es
traer a primer plano la homologia subyacente en la teoria de plantas con el concepto hegeliano-marxista del
sujeto emancipador como sujeto dialéctico del tiempo.

El pensamiento amazdnico: mas alla de las plantas

A diferencia de la teoria de plantas euro-norteamericana, el vegetalismo amazénico es un modo especulativo
de pensamiento vegetal que no se fundamenta en el tipo de ciencia experimental prevaleciente, identificada
casi undnimemente con la modernidad, aunque comparta con ella aspectos realistas que pueden ayudar a
desafiar las constricciones de esa cierta modernidad seducida por nuestra exhausta civilizacién agroindustrial.
Este realismo amazdnico discrepa del sesgo eudemonico de la teoria contempordnea en las humanidades. De
este modo, el vegetalismo amazénico elude el tiempo dialéctico de laliberacién del sujeto, de la emancipacién,
de la salvacién y de la compulsion de teorizar en ese sentido. La biogénesis fundacional de las plantas y
su tremendo poder intelectivo-afectivo frente a la plétora de seres dependientes de una u otra forma de su
singular modo de vida son hechos reconocidos desde hace milenios hasta nuestros dias por las tradiciones
amerindias y otras tradiciones en sus dreas de influencia. Lo mds importante en ese contexto no son
especificamente las teorias sobre las plantas que puedan o no exponer estas sociedades en un plano discursivo,
sino su actualizacién constante de una relacién con las plantas vivida a diario en los mds diversos actos
individuales y colectivos.

En la tradicién amerindia, las plantas no son concebidas como el cumplimiento de una eudemonia
inherente a ellas, como, por ¢jemplo, alcanzar el presunto poder emancipador universal de un proyecto
de existencia a través de la movilizacién ético-politica generalizada, como propone Michael Marder en
Plant-Thinking: A Philosophy of Vegetal Life. Por el contrario, los amazdnicos piensan coz las plantas, pero
no piensan ez ¢llas para hallar un futuro; ni siquiera para hallar uno mejor al ofrecido por el anticipado
colapso ecoldgico global. En el contexto amazdnico, las plantas son maestras ancestrales que remiten a otra
realidad del tiempo, uno ontolégicamente anterior ala secuencia unidireccional pasado-presente-futuro. Ellas
ensefian a salir de ese marco lineal-temporal. Incluso, los amazénicos tienen en cuenta que las plantas son
un phdrmakon: “Lo que te cura puede también matarte”. Desde la perspectiva amazdnica, las plantas no son
profetas del juicio universal, sino entidades singulares portadoras de remedios, de multiples ensefianzas y de
vinculos asistenciales gracias a sus innumerables conexiones césmicas extendidas por todo el inframundo, el
mundo ordinario y el supramundo. También son portadoras de venenos, amenazas, peligros y calamidades
cuando no actian como aliadas, sino como enemigas. Las plantas no expresan un ideal ético, ni un summum
bonum —“el bien miximo” ., pero tienen conexiones increfblemente extensas con casi todo, desde las
estrellas hasta la formacién de la tierra, pasando por la respiracién, la nutricidn, la semiosis, el lenguaje, la

cultura, el pensamiento y la espiritualidad. *

Por lo tanto, en la cosmopolitica amerindia, y, mds concretamente, en la regiéon amazénica, aunque la
biogénesis es muy importante como proceso fisioldgico de la vida (de dar a luz, de dar alimento) no otorga
necesariamente a la planta, o a cualquier otro ser, una prioridad ontolégica; no implica preeminencia o
intensidad absoluta como un existente o como un agente en el mundo. El mito amerindio tiene poco en comun
con la filosoffa de la Madre naturaleza o filosoffa de la naturaleza (Naturphilosophie). En un episodio mitico del
pueblo Desana, en el rio Uaupés,’ traducido y recopilado por los curanderos desana, Kumu y Kenhiri, en el
volumen Antes 0 Mundo Nio Existia [Antes el mundo no existia), el primer ser humano llega a existir sin ser
precedido por un mundo natural, es decir, sin ser anticipado por una naturaleza prehumana o no-humana. Este
primer ser humano es una mujer, llamada Yebo, que se crea a si misma y luego crea a otras personas
transformadoras. Ella no empieza a existir a causa de ninguna accién bioldgica, natural o sobrenatural ni



Juan Duchesne Winter. Teoria de Plantas y metafisica amazdnica

crea la larga sucesion de “primeros seres” por medios bioldgicos, es decir, dindoles a luz. Para crearse a si
misma y todo lo demas, Yebo usa seis objetos de la vida cotidiana que existian antes que ella y antes que el
mundo natural: bancos, cuencos o calabazas, mambe (coca tostada y pulverizada), casabe (alimento de yuca
exprimida y luego cocida), cigarros de tabaco y portadores de cigarros. Nétese que, aunque estos objetos son
por definicién productos fabricados con plantas, aqui ellos aparecen, paraddjicamente, antes de la creacién
de las plantas. El producto fabricado con la planta antecede a esa misma planta que la teoria de plantas euro-
norteamericana senala enfiticamente como la fuente original de la que surgen estos objetos y el mundo casi
entero en su conjunto. Es, de hecho, con estos productos vegetales, que la primera mujer crea el propio mundo
vegetal, invirtiendo asi el tiempo lineal y la causalidad.

En la tradicién mitolégica amerindia no se concede ninguna preeminencia absoluta a entidades concebidas
como “naturales” en oposicién a otras “no naturales’, porque la naturaleza no precede necesariamente a la
cultura, dado que es solo un aspecto de ésta. Ni la biogénesis ni ningtin otro presunto nacimiento “natural’,
respecto a una procreaciéon “no natural” o artificial, podria otorgar prioridad ontolégica. La todopoderosa
plasticidad del tiempo en el mito tradicional lo demuestra muy bien. Tal como muchos mitos amerindios
lo ejemplifican, el pensamiento no es una actividad exclusiva del llamado sujeto pensante, sino un efecto del
territorio en el que ese sujeto participa junto con otros agentes/ actores que constituyen y so7, ellos mismos,
el territorio. El pensamiento es una fuerza material poderosa pero sutil generada y estructurada por las redes
constitutivas de un determinado territorio.

A propésito de esto, Deleuze y Guattari plantean una nocién de territorio muy similar, incluso, Eduardo
Viveiros de Castro (2010) ha estudiado la influencia del pensamiento amerindio en sus obras. Jeffrey Nealon
(96-100) recurre a ambos autores para argumentar que las plantas son importantes por la intensidad con la
que sus flujos trascienden el organismo y crean territorios como redes multiespecies inteligentes que van mds
alla de la divisién orgdnica/inorgénica. En la coleccién de mitos del pueblo yekuana, titulada Watunna, un
ciclo de creacion en el Orinoco, una persona llamada Wanadi, quien el propio mito asegura que no es mas que
un hombre, crea el mundo sentdndose en un banco chaménico, pensando, cantando, tocando su maraca y
fumando tabaco; en el proceso también crea a su propia madre, obviando tanto la ontogénesis orgdnica como
la filogénesis. Lo que da origen a todo es el flujo rizomatico orgdnico/inorgénico de pensar-actuar a través de
agentes heterogéneos: banco de chamdn, maraca y tabaco (todos elaborados con plantas incluso antes de que
cllas existieran), lenguaje, musica y cuerpo humano. Tanto la plasticidad del tiempo causal como la evidente
agencia antropomdrfica en estos mitos serdn analizados més adelante.

En cuanto a la inteligencia de las plantas, hay que tener en cuenta que en el contexto del pensamiento
amazonico lo que prevalece es una concepcién animista que atribuye, potencialmente, no solo inteligencia,
sino también la condicién de personaa casi cualquier ser. Tal animismo no es tan préximo ala tradicién tedrica
panpsiquista del Viejo Mundo como podria serlo la teoria de plantas euro-norteamericana. El animismo
amazdnico, por ejemplo, reconoce que casi cualquier ser tiene el potencial de actuar como una persona
inteligente y sintiente, como un sujeto humano, pero tal capacidad es relacional y no depende necesariamente
de capacidades bioldgicas inherentes; depende de la perspectiva de cada ser respecto a los otros y de la
perspectiva de los otros con respecto a este (Viveiros de Castro, The Relative Native 197-198). Por lo tanto,
una planta, como cualquier otra entidad viviente o no-viviente, puede ocupar la posicién equivalente alade un
ser humano, dependiendo de la perspectiva que le corresponda en una determinada relacién. Lo que hace esto
posible, ademds, no es un conjunto de propiedades bioldgicas o psiquicas verificadas empiricamente, sino los
vinculos césmicos que conectan a las plantas con ciertos seres transformadores. Las demostraciones empiricas
de las ciencias bioldgicas sobre las capacidades perceptivas, comunicativas e intelectivas de las plantas (y de los
animales) no determinan la relevancia conceptual y prictica de esta dindmica relacional para quienes viven y
piensan de esa manera. Las vidas de las plantas importan, en suma, por la incomparable persona espiritual que
es consustancial a sus multiples conexiones con lo que Favaron llama los “mundos suprasensibles” (Favaron,
Las visiones y los mundos ). Dentro de este perspectivismo, en lugar de una ética hacia las plantas y los animales



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

tal cual la proponen la teorfa de plantas y la teorfa animal (Marder, Plant-Thinking 179-188; Wolfe 84-86), lo
exigido aqui es una sensibilidad practica y situacional que responda a las coyunturas particulares de diferentes
perspectivas.

Otra sutileza que el pensamiento amazonico aporta a este debate es que no asigna necesariamente una
posicién humana, sintiente ¢ inteligente a cada individuo animal o vegetal (o también a seres abidticos u
otros), como si tienden a hacerlo algunas concepciones panpsiquistas del Viejo Mundo, sino que
antropologiza a las entidades espirituales colectivas que acttian como persona de cada ser genérico o
conjunto de ellos; esto, teniendo en cuenta que en el contexto del pensamiento amerindio el término
“espiritual” representa unos factores que responden a un presunto régimen de invisibilidad, no
necesariamente inmaterial (Perrin, Los practicantes del suesio). Estas entidades espirituales o seres
transformadores se llaman duenos y actian como la personificacién singular y concreta de los tipos de
plantas, animales y otros seres que ellos hipostasian. Cualquiera que haya hablado con indigenas cazadores y
horticultores lo comprendera de inmediato. La tradicidon oral indigena emplea palabras que usualmente se
traducen en las lenguas europeas como duenos, amos, guardianes, maestros o madres de ciertas especies de
plantas y animales (que no siempre corresponden con la taxonomia occidental). Pedro Favaron sugiere que
el equivalente francés, maitre, se aproxima mejor al concepto amazénico, dada su doble acepcién de dueno y
maestro. Como explica Viveiros de Castro:

Estos espiritus maestros, claramente dotados de un tipo de intencionalidad-agencia andloga a la de los humanos, funcionan
como hipdstasis de las especies animales con las que se asocian, creando asf un campo intersubjetivo para las relaciones
humano-animales, incluso cuando los animales empiricos no estan espiritualizados. (Viveiros de Castro, The Relative Native
204)

Puede que no sea, de hecho, del todo exacto simplemente decir que los pueblos indigenas ven a todos los
animalesy a las plantas como personas. La personificacién directa de todas y cada una de las plantas o animales
no prevalece, necesariamente, en situaciones que van mds alld de la relacién duenio-animal (Costa, 7he Owners
of Kinship); a menudo, el ser colectivo de una especie particular es efectuado y singularizado a través de
la persona del espiritu maestro. Hay aqui una oscilacién fractal entre el espiritu maestro personificando
una especie y el espécimen individud en si mismo.

La literatura mitica retrata ampliamente estas relaciones de personificacién fractal de las plantas, los
animales y otros fendmenos. En la mayoria de los mitos, cuando las personas “hablan con los animales”, puede
presumirse que ellas se dirigen o interactdan con el espiritu maestro de esa especie en particular y no con la
planta o el animal individual con el que estdn tratando. En ciertas ocasiones, el individuo animal o planta
es nombrado por su espiritu maestro en tercera persona de manera alusiva (empleando, por ejemplo, figuras
poéticas). ¢ Un espécimen individual sera interpelado con las imitaciones propias de sus sonidos animales
y no necesariamente con el lenguaje humano, pero suele emplearse el lenguaje humano para hablar con los
espiritus maestros. El aspecto fisico-corporal de estos duefios es generalmente antropomérfico, y una de sus
funciones mds importantes es mantener el equilibrio demografico de las especies de plantas y animales que
ellos personifican, negociando con los humanos una depredacién moderada. Los espiritus maestros conceden
o niegan el permiso para recolectar, cultivar, cazar o pescar animales y plantas. Ademds, son capaces de castigar
alos depredadores humanos excesivos que amenazan el equilibrio ecolégico (Favaron 51, 55, 63, 71, 74-75).

El tropo de la personificacion en el lenguaje literario y cotidiano promulga el animismo como una
operacién ontoldgica practica, como una presuncién metodoldgica de facto que frecuentemente caracteriza
las interacciones humanas y no-humanas. Dicho recurso no es exclusivo de las tradiciones indigenas no
occidentales. Theresa M. Kelly, en Clandestine Marriage: Botany and Romantic Culture ,analiza, por ejemplo,
el amplio ¢ intensivo recurso de la personificacién presente en la “clandestina” unidn literaria y artistica entre
los romanticos y las plantas. La autora rastrea lo que podria caracterizarse aqui como una oscilacién fractal



Juan Duchesne Winter. Teoria de Plantas y metafisica amazdnica

(especialmente en el dibujo y la pintura) entre la personificacién del espécimen individual de la planta frente
ala de la especie como tal. De este modo, las especies-personas promulgan devenires.

Resulta apropiado especular que la representacion oscilante entre el individuo y la colectividad es
congruente con el hecho de que la inteligencia (implicita en toda personificacidn) es un efecto de red que
se produce dentro y fuera entre las células, los tejidos, los drganos, los individuos y las especies, a niveles
orgénicos e inorganicos (Vertosick Jr., The Genius Within ). Esto podria estar relacionado con los diversos
“pequefios yo~ descritos por Deleuze y Guattari (Nealon 99), a través de los cuales la persona individual
tiende constantemente a devenir imperceptible gracias a su multiplicacién proliferante. Entonces, la persona
espiritual, entendida como una multiplicidad que responde a un presunto régimen de invisibilidad, es
congruente con el concepto deleuziano de devenir-imperceptible. Desde esta perspectiva, la personificacion
puede funcionar méds como un concepto que como una figura retdrica.

Un episodio del volumen Watunna, un ciclo de creacion en el Orinoco, el ciclo mitico del pueblo yekuana,
del antropélogo Jean-Marc de Civrieux, puede resultar més ttil que la explicacién abstracta dada lineas atrés
para la comprension de la compleja oscilacién perspectivista entre lo humano y lo no-humano que se aplica
alas relaciones con las plantas, los animales y otros existentes orgénicos e inorganicos. El pasaje cuenta c6mo
Wanadi conoce a Kaweshawa, su futura esposa:

Wanadi vivia en casa de Wade. Salié a pescar de madrugada en el rio Kunukunuma, llegd al raudal Tukudi y lanzé al agua su
guaral Kurahuay su anzuelo. Pescd una criatura que vivia en el agua. Bajo el agua, tenfa forma de pez, fuera del agua, era como
una mujer bonita. Wanadi no la vefa como pez, sino como mujer. —Me gusta— pensé —me voy a casar— luego, la soltd.

—No pediste permiso —djijo la mujer— no se puede pescar aqui sin mi permiso.
—:Cual es tu nombre? ;Dénde estd tu casa?

—Kaweshawa es mi nombre. Mi padre es duefio de los peces. Vivo dentro del rio, en el raudal Karususia; es un pueblo

profundo, el de mi padre.
Wanadi trata de agarrarla, se desliza entre sus manos, se esconde en el agua, mds lejos sale otra vez.

Wanadi se rie, la persigue, ella escapa. El se cansa, se sienta en cuclillas. Kaweshawa sigue jugando; se esconde en el rio como
pez, sale como mujer, se esconde otra vez.

Kaweshawa dice: —Sal de la tierra; sigueme a casa de mi padre.

Wanadiy Kaweshawa practican el juego comiin entre los enamorados yekuana de tirar y soltar el collar de ella; Wanadi pierde
finalmente el equilibrio y cae al agua.

—Suéltame —dijo Wanadi— no soy pez, aqui no puedo respirar. —Mir6 otra vez a Kaweshawa, la vio como pez, porque
estaba dentro del rio.

—No temas nada, ahora verds a mi pueblo con los ojos de los peces.

Escupid unas hierbas sobre Wanadi, ¢l dejé de ver el agua como la ve la gente y pudo respirar. En el fondo del rio, vio a los
pueblos de peces y de Mawadi con sus casas y conucos. (De Civrieux 56-57)

Las relaciones con los espiritus maestros de las plantas pueden ser bastante similares a las presentes en el
pasaje anterior. Para los yekuana, estas narraciones no son producto de la fantasia ni de la magia, sino un hecho
real. Los protagonistas de este mito son Wanadi y Kaweshawa, ancestros que son personas transformadoras
de un tiempo-espacio primario caracterizado por una plasticidad causal extrema. Pero su modo de existencia
esta completamente implicado en la subsistencia secundaria de la vida cotidiana.

En su brillante autobiografia, The Falling Sky, escrita con Bruce Albert, el chamin yanomami Davi
Kopenawa cuenta una historia similar que involucra a su propio suegro cuando era un joven aspirante a
chamén. Una mujer-pez, de rasgos proteicos, lo seduce, lo lleva al rio y de ahi lo conduce a la casa submarina 'y
redonda donde esta ella vive con su familia y su padre, el espiritu maestro de los seres acudticos. Semejante alo



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

que Kaweshawa hizo con Wanadi en el episodio anterior, la mujer unta los ojos del joven con hierbas para que
ajusten sus sentidos al modo perspectivista antropomorfico que le permitird percibir a la gente del agua tal y
como ellos se perciben a si mismos, es decir, como humanos. Al llegar a la casa familiar, la mujer esconde su
captura humana en una hamaca, asistida por la complicidad de sus hermanas, para que su padre, que ain no
percibe al potencial marido de sus hijas como humano, no se lo coma. La prueba del joven aspirante a chamén
consiste en aprender de memoria las detalladas y complejas lecciones de ciencia chamanica dictadas por el
padre de las doncellas, mientras que €l, sin que el padre lo alcance a ver, le hace el amor a las hijas que estdn ya
en edad de contraer matrimonio. Obviamente, el joven apenas puede oir lo que dicta el padre de sus afanadas
seductoras. La misma secuencia de actos se repite cada noche durante varios meses, hasta que el muchacho
se gradua finalmente de chaman.

En este espacio-tiempo primario priman las relaciones multiespecies, la interconexién orgénico—
inorgdnica (humanos-peces-hierbas-agua) y el traspaso directo de conocimientos (sexo-palabras: el
conocimiento se adquiere mediante la copula con las descendientes del maestro, mientras este dicta una
leccién practicamente inaudible).” Para la mitofisica amerindia los anteriores acontecimientos son
entendidos por los destinatarios del mito como hechos reales (Viveiros de Castro, Metafisicas canibales), es
decir, no son ficcién ni performance en el sentido occidental. Evidentemente, no son recibidos como reales
dentro de la burbuja del sentido comtn de la sociedad agroindustrial moderna y la fisica newtoniana, de la
cual tampoco pueden salirse los investigadores académicos. Esta cuestion serd retomada mas adelante.

Los relatos de hombres seducidos por una mujer pez, o de mujeres seducidas por hombres pez y
arrastradas al mundo acudtico, abundan en los mitos amazdnicos. Al igual que en los mitos yekuana y
yanomami anteriormente mencionados, las plantas desempefian un papel fundamental en estos sucesos. Los
enamorados untan los ojos de sus posibles amantes con hierbas especiales que transforman totalmente su
perspectiva: estos seductores, de repente, ademds de adquirir forma antropomdrfica, confiesan que son
humanos y que pertenecen a una familia y una tribu humanas, llevindose a la persona seducida a su
presunto habitat acudtico. Pero aparecen en una dimensién muy distinta donde el agua se siente como el
aire, pues puede respirarse, y hay casas adecuadas con hermosos jardines bajo la superficie del rio. En
resumen, es una dimensién donde el mundo acudtico refleja el mundo de la tierra. Las plantas, por lo tanto,
son aqui poderosas transformadoras ontoldgicas que, en la medida en que cambian todo el entorno, pueden
ayudar a transformar lo que otros seres realmente son, es decir que poseen otra perspectiva dado que
devienen otros.

Pero el hecho de que las plantas sean participes ineludibles de casi todos los acontecimientos que tienen
lugar en una selva tropical como el Amazonas, y que sean ademds un fondo activo de casi todos los
relatos posibles, no las convierte necesariamente en las protagonistas de todos los mitos, como se podria
suponer. Ademds, en los mitos en los que ellas son personajes centrales, las plantas soz también otros
seres, cambian de forma hasta el punto de no quedar claro si fueron plantas en un primer
momento, pues no remiten a un ser-planta originario. Una lectura detallada y comparativa de los mitos
amazoénicos demostrard también que las plantas no son los tnicos seres transformadores; el cambio de
forma parece ser una facultad distribuida universalmente que estd vinculada mdas con el pensar-actuar
antropomorfico que con las propiedades fitoldgicas o zooldgicas de cada especie.

Por otro lado, tomando el mito shipibo como ejemplo representativo de lo que es uno de los modelos
més completos de la cosmologia amazdnica propuestos hasta ahora, Peter G. Roe afirma que “uno se
enfrenta a una plétora de figuras equivalentes de planta-animal-hombre-animal que pueblan un cosmos
indiferenciado, que a su vez expresa la dindmica de la fisiologfa no-humana, (muerte y reproduccién de la
vida) también compartida por todas las formas de vida sintiente” (Roe 280). Roe plantea el proverbial
modelo orginico del “cigoto césmico, el évulo fecundado, la méquina bioldgica de movimiento
perpetuo de vasto sentido pansexual articulado por dualidad masculino-femenino” (Roe 280). Para
ampliar el alcance del modelo de Roe mis alld de su visién estrictamente bioldgica y orgénica, es necesario
enfatizar que las plantas, los animales y los hombres-animales (asi como los hombres-plantas) si son
intercambiables (aunque no siempre equivalentes)



Juan Duchesne Winter. Teoria de Plantas y metafisica amazdnica

en secuencias proteicas de metamorfosis reversibles, pero esta proliferante transformacién también incluye a
los seres no orgénicos (como los rios, las montanas, los vientos, el fuego, los truenos, los reldimpagos, la lluvia, el
arco iris, el sol, la luna, las estrellas) y los artefactos hechos por el hombre y la mujer, tal como se evidenciaen la
mitografia de los pueblos amazénicos. Las interacciones antropomoérficas masculino-femenino son acciones
universales de formacion de vida, pero no son necesariamente acciones bidticas ni orgdnicamente sexuales.
Este punto es ilustrado en el mito yekuana, en el que Wanadi crea tanto el mundo de la tierra como a su propia
madre, sentado en un banco chaménico, tocando su maraca, cantando, fumando tabaco y pensando.

El episodio que describe el nacimiento de Wanadi a partir del pensamiento de su padre el Sol es un ejemplo
de lo anterior. Aunque Wanadi atn no tiene madre, de una forma u otra nace con una placenta. Cuando esta
es enterrada en la tierra, de ella nace su hermano Odosha, un malvado absoluto que se convierte en la némesis
de Wanadi. Es interesante descubrir que el hermano nacido de un vinculo orgénico con la proverbial madre
tierra se convierte en quien finalmente se alia con los colonizadores espafoles, considerados estos ultimos
como la “gente de Odosha”. Como puede constatarse en esta mitografia, la reproduccién inorgénicay abiética
de la vida estd muy extendida en el pensamiento amazénico.

Otro caso representativo es el nacimiento de Kuwai (Yurupari). En la versién baniwa-curripaco de este
mito, el poderoso chamin Inapirrikuli se sienta en su banco chamdnico, mastica hojas de coca molidas
(mambe), canta y piensa en hacer que su tfa, Amaru, conciba un hijo al direccionar sus cantos y su mente
hacia el lugar en donde ella vive. Es asi como logra que ella quede finalmente embarazada de Kuwai. Los
narradores nativos del mito aseguran que Ifapirrikuli no ha cometido incesto porque sus pensamientos no
implicaban tener relaciones sexuales con su tia (Wright 237). Este es un caso en el que el cigoto cdsmico
mantiene una dualidad masculino-femenino que no es estrictamente orgénica ni bioldgica, en la cual el sexo
no est4 involucrado.

Habiendo ampliado ya el modelo del cigoto cdsmico de Roe, en el que diferentes seres intercambiables
(humanos/no-humanos, bidticos/abidticos) asumen contrastes masculinos/femeninos que conforman
interminables patrones de reproduccién infinita de la vida y la muerte (mds alld de todo régimen orgénico), me
gustarfa ahora examinar un mito en el que una planta figura como uno de los personajes principales. Este mito
de los cashinahua es conocido como “La invencién de la ayahuasca’, pero, segun la historia, la ayahuasca no
es literalmente inventada sino obtenida de las anacondas. No es mera coincidencia que el héroe de la historia
obtenga la ayahuasca de la gente anaconda. La ayahuasca forma parte del reino de las serpientes que agrupa
a todos los tipos de serpientes segun la taxonomia cashinahua. De una manera crucial para la cosmologia
amazoénica, la forma de bejuco (liana) del tallo de la ayahuasca simula la figura de una serpiente, analogia
suficiente para que ambas, planta y serpiente, compartan un mismo modo de ser.

Segtin el mito, mientras Yobuénawa Tarani, el protagonista, estd solo en el monte recogiendo frutos de
huito junto a un lago, ve cerca suyo a un tapir comiendo del suelo los mismos frutos. Tarani se oculta detrés
de un drbol para observar. El tapir recoge algunos frutos y los arroja al centro del lago, exclamando: “Toma
esto, amiga mia; aqui te traigo los productos de mi jardin”. Poco tiempo después, una mujer maravillosamente
bella emerge del lago trayendo un plato de sopa de pldtano (chapo) y saluda al tapir. El tapir toma la sopay
hacen juntos el amor. Tarani queda completamente impresionado al contemplar el suceso.

De vuelta a casa con su mujer y sus hijos, Tarani no puede evitar pensar en la escena contemplada. A la
mafiana siguiente agarra sus armas como si saliera de cacerfa y regresa al mismo lugar. Repite todo lo que le
vio hacer al tapir y, de repente, la hermosa mujer sale del agua con su plato de sopa de platano. Fl se le tira
encima incluso antes de que ella se percate de que no es su amigo el tapir. La mujer se defiende ferozmente,
transfigurdndose: se convierte primero en una serpiente boa, luego en un arbusto espinoso, después en una
tardntula y luego en fuego ardiente; sin éxito alguno. Pero Tarani no le permite escapar. Finalmente, ella
recupera su forma humanay le pregunta por qué utiliza la fuerza en lugar de decir simplemente lo que quiere.
Ambos se tranquilizan y ella le hace beber lo que queda de la sopa de plitano después de todo el inconveniente.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

“sTienes ya mujer e hijos?” —pregunta ella—. “No, no tengo nada de eso” —¢l le miente—. Entonces, ella le
propone que la acompaiie, se casen y tengan hijos.

Como en otros episodios de seduccion interespecie, en los que el enamorado es introducido en el ambiente
de otra especie, la mujer aplica en los ojos de Tarani un ungtiento hecho de diferentes hierbas con el que ¢l
asumird la perspectiva —que se presume como humana en el pensamiento amazénico— predeterminada de
la nueva especie. Entonces, la mujer lo lleva al agua y le presenta a su gente anaconda. Rdpidamente Tarani
comprende que se ha casado con una anaconda, pero dado que es capaz de asumir la perspectiva humana de
estas gigantes serpientes de agua (al lograr captarlas como humanas), esto no le representa mayor conmocion.
Entonces, ¢l hace una nueva vida con su esposa anaconda y tiene hijos con ella.

La ayahuasca, que en quechua significa ‘el bejuco del alma; es inseparable del modo de ser serpiente, gracias
a las formas andlogas que comparte con el animal, como ha sido previamente comentado. Asi, es de esperar
que sea el pueblo serpiente el que posee el secreto de la ayahuasca. Tarani le pide a su nueva familia anaconda
participar en el ritual de ingesta. Aunque al principio se niegan, finalmente ellos aceptan, movidos por su
insistencia. Tarani aprende a preparar la ayahuasca, un brebaje compuesto realmente por dos plantas. Las
visiones alucindgenas producto de la infusién aterrorizan a Tarani, pero su familia anaconda lo rodea en un
abrazo grupal carifioso que ¢l valora como una profunda experiencia de comunidad. Sin embargo, pronto
descubre que no puede pertenecer realmente a la comunidad de su nueva mujer.

El mito describe, con detalles nostalgicos, coémo ¢l toma conciencia de que su esposa e hijos abandonados
estan sufriendo a raiz de su ausencia y decide regresar con ellos. Para vengarse de su desercion, después del
regreso a la aldea de su propia gente, el pueblo anaconda lo secuestra y una de ellas intenta tragarselo justo
en el momento en el que Tarani se aventura por el lago. Sin embargo, sus compafieros humanos acuden y lo
arrancan de la boca de la serpiente. Pese a ser recuperado por su gente, Tarani queda terriblemente lastimado,
paralizado de la cintura para abajo, y, ante su muerte inminente, dirige a su comunidad en la busqueda de
las dos especies de plantas necesarias para preparar el brebaje de ayahuasca y les ensefia cémo deben hacerlo.
Desde entonces, los cashinahua recuerdan su legado (y, en consecuencia, el de la gente anaconda):

Desde entonces tomamos ayahuasca todos en grupo. Gracias a la presencia de los otros dominamos el terror de la visién.
Gracias al canto, la mantenemos a distancia alrededor nuestro, de modo que podemos ver en ella todas las cosas del presente,
del pasado y del futuro. Cosas que no podemos ver con nuestros ojos de carne. La ayahuasca es fuente de toda ciencia que
va mis alld de nosotros. (D’Ans 122-130)

Las personas anaconda acttian aqui como espiritus animales maestros conectados por analogia césmica con
el bejuco de la ayahuasca (Banisteriopsis caapi) y como espiritus maestros del brebaje que resulta de estay de sus
especies complementarias (generalmente, Diplopterys cabrerana o Psychotria viridis). La mujer anaconda y su
familia son una expresion de la planta ayahuasca y viceversa. Ambas se interpenetran sin perder su distincion,
de tal manera que la planta se convierte en un personaje del relato a través de las anacondas.

En estas narraciones las plantas son personajes fractales en la medida en que, aunque no siempre
permanecen como el sujeto de lo narrado, los elementos de la historia misma pueden expresar conexiones
articuladas por ellas. En este sentido, el mito cashinahua refleja cémo Tarani fue seducido también por
la planta (porque la mujer anaconda no puede ser disociada de esta). Independientemente de que la
ayahuasca sea representada invariablemente como masculina en la regién amazénica, la red (el conjunto de
actores sociales relacionados con su preparacién, consumo e interpretacién) que también forma parte de su
personidad fractal es articulada tanto por hombres como por mujeres (las oposiciones masculino/femenino
proporcionan un contraste metafisico fundamental). Se podria afirmar entonces que si hay una teorfa de
plantas en el pensamiento amazénico, no es tanto una teoria sobre las plantas, sino més bien una teoria ez las
plantas, es decir, en las multiples conexiones pricticas, imaginarias y conceptuales habilitadas por estas entre
los seres vegetales y los seres no-vegetales. Esta teoria e las plantas es ala que el mito articula cuando atestigua
el conocimiento aportado por la ayahuasca.



Juan Duchesne Winter. Teoria de Plantas y metafisica amazonica

En resumen, la modalidad amerindia de pensamiento vegetal valora las plantas como seres que contribuyen,
gracias a sus alcances multiples, al desarrollo del pensamiento césmico. Sus especificas capacidades bioldgicas
y ecoldgicas tienen un inmenso significado préictico y espiritual, pero no en el sentido de justificar un rol
principal en una futura redencién universal, como lo sugiere la filosofia vegetal de Marder. Quiza lo que
mds importa del ser-planta, y lo que le da un papel importante, es la forma en que su dominio conduce
al pensar-actuar antropomorfico en el que multiples seres estan potencial y conflictivamente involucrados.
Como se ha comentado con anterioridad, un hecho incuestionable de la vida es que todas las criaturas
se desarrollan depreddndose unas a otras. Ni siquiera las plantas, usualmente presentadas por los tedricos
de plantas y animales como esencialmente no depredadoras, pueden evitar el comportamiento depredador
cuando compiten ferozmente por sus recursos (Trewavas, Plant Behaviour and Intelligence). Basta pensar
en sus espinas, venenos y estrategias de estrangulacion, supresion, parasitismo y exaccién de recursos como
el agua, la tierra, la luz y la disposicid del espacio contra otras especies ¢ individuos de su propa especie.

Ademas, cada perspectiva puede ser inicamente expresada como una singularidad particular e irreductible,
unica. Esto implica un choque inevitable de puntos de vista irreductibles que constituyen un cosmos peligroso
y amenazante (Viveiros de Castro, La mirada del jaguar 60). Este cosmos, sin embargo también es habitable
y susceptible a las experiencias de cordialidad, convivialidad y amor, en la medida en que sus existentes
participan, segtin lo que los ancestros ensefian, del pensar-actuar antropomorfico y cosmico. Cabe aclarar que,
cuando se refiere al alcance cdsmico del pensamiento amerindio, no se estd aludiendo al cosmos estudiado en
los laboratorios de fisica ni a la estructura monolitica que contiene y, por lo tanto, explica todo lo existente.
Segun el mito del primer hombre, que es una mujer (Yebo), no hay més origen del mundo que el pensamiento-
accidn, que no es una facultad exclusiva del Homo sapiens, sino consustancial a las plantas, a los animales, a los
espiritus maestros que los personifican y a otros innumerables seres orgénicos e inorgdnicos. No hay cosmos
ni mundo aparte de la facultad singular del pensar-actuar, es decir, del espiritu; con el cual se entiende, para
evitar una dicotomia espiritu-materia que no viene al caso, el régimen de lo invisible propio del animismo
amazo6nico. Ademas, como lo sugiere el titulo del libro Antes el mundo no existia, escrito por chamanes
desanas, la palabra “antes” significa previo a la articulacién del territorio pensado-actuado por la variedad
de seres humanos y no-humanos, vivientes y no vivientes, que participan en la red de pensamiento-accién
constitutiva de todo lo que existe.

Después de haber discutido algunas divergencias importantes entre la teorfa de plantas y el vegetalismo
amerindio, se ha profundizado, también, en los rasgos del pensamiento amazdnico que suponen divergencias
adicionales que cabe discutir en otra ocasién. Estas diferencias entre ambos enfoques convocan a un didlogo
més amplio que no descarta las convergencias.

Agradecimientos

Agradezco a Julio Penenrey su traduccién al espafiol (todavia inédita) del original en inglés publicado como
Plant Theeory in Amazonian Literature (2019) que sirve de base para este nuevo texto. Aqui se desarrolla,
con importantes cambios, un segmento del manuscrito inédito en espanol igualmente titulado.

Referencias

Bateson, Gregory. Steps to an Ecology of Mind. Chandler, 1972.
Coccia, Emanuele. La vida de las plantas. Una metafisica de la mixtura. Editions Payot & Rivages, 2017.
Costa, Luiz. The Owners of Kinship: Asymmetrical Relations in Indigenous Amazonia. Hau Books, 2017.

D’Ans, André-Marcel. La verdadera biblia de los cashinabua. Mitos, leyendas y tradiciones de la selva pernana. Traducido
por Hermes Campodénico Carrién, Lluvia Editores, 2017.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

De Civrieux, Marc. Watunna, un ciclo de creacion en el Orinoco. Monte Avila Editores, 1992.

Favaron, Pedro. Las visiones y los mundos. Sendas visionarias de la Amazonia Occidental. Centro Amazdnico de
Antropologia y Aplicacién Prictica (CAAAP) y Universidad Nacional de Ucayali, 2017.

Karban, Richard. “The Language of Plant Communication (and How It Compares to Animal Communication)”. 7he
Language of Plants: Science, Philosophy, Literature, editado por Monica Gagliano, John C. Ryan y Patricia Vieira,
University of Minnesota Press, 2017.

Kelly, Theresa M. Clandestine Marriage: Botany and Romantic Culture. John Hopkins University Press, 2012.
Kohn, Eduardo. How Forests Think: Toward an Anthropology Beyond the Human. University of California Press, 2013.

Kopenawa, Davi y Bruce Albert. The Falling Sky Words of a Yanomami Shaman. Traducido por Nicholas Elliott y
Alison Bundy, Harvard University Press, 2013.

Kumu, Umdsin Panlon y Tolaman Kenhiri. Antes o Mundo Nio Existia. A mitologia heorica dos indios Desina. Livraria
Cultura Editora, 1980.

Luna, Luis Eduardo. Vegetalismo Shamanism Among the Mestizo Population of the Peruvian Amazon. Almqvist &
Wiksell International, 1986.

Mancuso, Stefano y Alessandra Viola. Brilliant Green: The Surprising History and Science of Plant Intelligence.
Traducido por Joan Benham, Island Press, 2015.

Marder, Michael. Plant-Thinking: A Philosophy of Vegetal Life. Columbia University Press, 2013.

---.“To Hear Plants Speak”. The Language of Plants: Science, Philosophy, Literature. Editado por Monica Gagliano, John
C. Ryan y Patricia Vieira, University of Minnesota Press, 2017.

Nealon, Jeffrey. Plant Theory: Biopower & Vegetal Life. Stanford University Press, 2016.

Perrin, Michel. Los practicantes del suerio. El chamanismo wayuu. Monte Avila, 1997.

Roe, Peter G. The Cosmic Zygote: Cosmology in the Amazon Basin. Rutgers University Press, 1982.

Trewavas, Anthony. Plant Behaviour and Intelligence. Oxtord University Press, 2014.

Vertosick Jr., Frank T. The Genius Within: Discovering the Intelligence of Every Living Thing. Harcourt, 2002.

Vieira, Patricia, Monica Gagliano, y John C. Ryan, editores.The Green Thread: Dialogues with the Vegetal World .
Lexington Books, 2016.

---. The Language of Plants: Science, Philosophy, Literature. University of Minnesota Press, 2017.

Viveiros de Castro, Eduardo. Metafisicas canibales. Lineas de antropologia estructural. Traducido por Stella Mastrangelo,
Katz Editores, 2010.

---. La mirada del jaguar. Introduccion al perspectivismo amerindio. Entrevistas. Traducido por Lucia Tennina y Andrés
Bracony, Tinta Limén, 2013.

---. The Relative Native: Essays on Indigenous Conceptual Worlds. Hau Books, 2015.

---. “Metaphysics as Mythophysics: Or Why I Have Always Been an Anthropologist”. Comparative Metaphysics:
Ontology After Anthropology. Editado por Pierre Charbonnier, Gildas Salmon y Peter Skafsh, Rowman &
Littlefeld, 2017.

Wohlleben, Peter. The Hidden Life of Trees. Traducido por Jane Billinghurst, Greystone Books; David Suzuki Institute,
2016.

Wolfe, Cary. Before the Law: Humans and Other Animals in a Biopolitical Frame. University of Chicago Press, 2013.
Wright, Robin M. Mysteries of the Jaguar Shamans of the Northwest Amazon. University of Nebraska Press, 2013.

Notas

Articulo de investigacion
1 Las reflexiones de Jeffrey Nealon sobre el pensamiento vegetal, desarrolladas en Plant Theory: Biopower & Vegetal Life,le
llevan a una brillante relectura de Foucault y Deleuze que plantea un pensamiento territorial mas alld de la soberania. Sin



Juan Duchesne Winter. Teoria de Plantas y metafisica amazdnica

[«) WAV

embargo, Nealon acompana a Marder en la tarea de legitimar la teorfa de las plantas estrictamente dentro de los confines
de la teorfa posestructuralista.

Empleo aqui el término vegetalismo en dos sentidos: como una prictica general que involucra tanto el mundo vegetal
como el pensamiento y como un cuerpo especifico de conocimiento llamado en el espanol vernéculo peruano como
vegetalismo o vegetalista para aludir a la prictica de los médicos tradicionales mestizos en la Amazonia peruana. Consultar
Luna en Vegetalismo Shamanism Among the Mestizo Population of the Peruvian Amazon .

El otro volumen sobre las plantas y las humanidades, editado por los mismos autores, es The Green Thread: Dialogues
with the Vegetal World , una precuela del volumen de 2017 que se centra en las aplicaciones de la teorfa de plantas a
ciertos textos y peliculas.

La espiritualidad es la conciencia de los factores que responden a los presuntos regimenes de invisibilidad en las
tradiciones de pensamiento amerindias. Véase Michel Perrin en Los practicantes del suerio. EL chamanismo wayuu .
Nombre brasilenio del rio que en Colombia se conoce como rio Vaupés.

Véase Favaron en Las visiones y los mundos. Sendas visionarias de la Amazonia Occidental .

Abundan en la literatura etnogrifica las referencias a la diccidn y vocalizacién casi inaudible o incomprensible con
que los chamanes suelen pronunciar sus lecciones o palabras rituales. Es algo que comprobamos una y otra vez los que
escuchamos alocuciones chaménicas rituales. Ello se relaciona con el hecho de que el lenguaje ritual chaménico desplaza
la significacién mas alld de la gramdtica de la lengua, hacia los niveles suprasegmentales y semidticos de la vocalizacion
verbal.

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cdmo citar: Duchesne Winter, Juan. “Teorfa de Plantas y metafisica amazénica”. Cuadernos de Literatura, vol.
29,2025, https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.tpma


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.tpma



