
Artículos

Asomos a las plantas en la poesía de Miguel Ángel López-Hernández (Vito
Apüshana/Malohe) *

Glimpses Of Plants in Miguel Ángel López-Hernández’ Poetry (Vito Apüshana/ Malohe)

Francy Liliana Moreno Herrera a
Pontificia Universidad Javeriana, Colombia
morenohiliana@javeriana.edu.co
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7875-2849

Omar Eliecer Lubo Vacca
Universidad del Atlántico, Colombia
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1112-7958

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.appm

Recibido: 11 noviembre 2023 
Aceptado: 06 agosto 2024 

Publicado: 11 septiembre 2025

Resumen:

En este trabajo, haremos un recorrido por escenas propuestas por el poeta Miguel Ángel López-Hernández (Vito Apüshana 
y Malohe), en las que las plantas son protagonistas. Revisaremos, con Juan Duschene Winter, la manera en que los escenarios 
recreados por López-Hernández enfatizan en la relacionalidad entre todos los elementos del cosmos y en la conuencia de los 
diferentes seres y estamentos que componen la vida, base de lo que llamamos con Duchesne una mitofísica wayuu. Veremos cómo 
estas escenas y los asomos a esta mitofísica nos invitan a reconocer las capacidades relacionales de las plantas.
Palabras clave: oralituras de América, poesía indígena, poesía wayuu, literatura y plantas, Miguel Ángel López-Hernández, Vito 
Apüshana y Malohe.

Abstract:

In this paper, we will go across scenes proposed by the poet Miguel Ángel López-Hernández (Vito Apüshana and Malohe), in which 
plants are protagonists. We will review, with Juan Duschene Winter, the way in which the scenes recreated by López-Hernández 
emphasize the relationality between all the elements of the cosmos and the conuence of the different beings and estates that make 
up life, the basis of what we call with Duchesne a Wayuu mythophysics. We will see how these scenes and the glimpses of this 
mythophysics invite us to recognize the relational capacities of plants.
Keywords: Native American Oralitures, Indigenous’ Poetry, Plants and Literature, Wayuu Poetry, Miguel Ángel López-
Hernández, Vito Apüshana y Malohe.

Introducción

La poesía de Miguel Ángel López-Hernández propicia escenas en las que se retoma la cotidianidad y el saber
wayuu sobre el cosmos. En este saber wayuu, las plantas son seres que constituyen un todo interconectado
que el poeta llama de tejido sangre. Cuando, como lectores arijunas, nos adentramos en esta poesía, cuando 
nos abrimos a sus diálogos, nos asomamos a una manera de entender el cosmos que nos saca de nuestras
convenciones más arraigadas: desde las nociones sobre el yo y el otro, hasta la manera de entendernos como
sujetos-pensantes que forman parte de un universo que se debe “descubrir”. Sucede que varias de las imágenes
más sugestivas que emanan de la lectura de los poemarios, como es común con los relatos y las oralituras
amerindias, tienen a las plantas como compañeras. Esas plantas, en los poemas que revisaremos, no se nos
presentan como fuentes de inspiración o como objetos de contemplación: son seres que integran el espacio y
los cuerpos humanos, y que reproducen y construyen las dinámicas del cosmos junto con los demás.
   La espléndida poesía de López-Hernández se configura a partir de las figuras de Vito Apüshana y 
Malohe,1 heterónimos que, aunque disímiles, construyen un proyecto poético integrado.2 Apüshana recoge 
las voces de los palabreros, de los tíos maternos, de las abuelas wayuu. Malohe (abreviación de Miguel Ángel 

Notas de autor

a Autores de correspondencia. Correos electrónicos: morenohiliana@javeriana.edu.co

https://orcid.org/0000-0002-7875-2849
https://orcid.org/0000-0003-1112-7958
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.appm


Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

López-Hernández) es un viajero que dialoga con sus propios ancestros y con otras comunidades nativas 
continentales.3 A través de estos heterónimos, López-Hernández plantea un diálogo que va en varios 
sentidos: de la concepción del mundo según la cosmovisión wayuu a la del arijuna (no wayuu) y de las 
prácticas wayuu a las de otras comunidades del continente (comunidades que se entienden como hermanas 
y continente que López-Hernández prefiere llamar Abya Yala). Apüshana codifica su escritura para 
aquellos lectores arijunas “dispuestos a aceptar la invitación de suspender sus referentes culturales en el 
proceso de la lectura para buscar el respeto de los wayuu” (Campos, “El contrabando de sueños y el tejido 
sangre…” 28).4 Malohe transmite sus intercambios y encuentros viajeros recreando sensaciones y 
percepciones wayuu que interactúan con cosmovisiones hermanas (Sánchez Martínez; Rocha Vivas).

Como bien subraya Juan Duchesne-Winter (2019), a lo largo de Sur América, las plantas se preparan, se 
mezclan, se ingieren, se usan en baños, en ritos. Ellas son valoradas no solo porque son recursos o fuentes 
para el consumo humano, ni siquiera por sus poderes curativos, sino porque son auxiliares, maestras 
que conectan con el mundo sensible y suprasensible (40). Esta relación profunda con las plantas se mani
esta en la obra poética de López-Hernández, que está congurada con escenas cotidianas, ritos y rastros de 
la memoria wayuu. Su poesía nos presenta, desde la sencillez de lo cotidiano, una manera de estar en el 
mundo particular.

Duchesne-Winter, siguiendo a Eduardo Viveiros de Castro y a Pedro Favaron, subrayó cómo los mitos, 
las oralituras y los relatos amerindios que tienen como protagonistas a las plantas revelan maneras de 
entender el universo, las cuales nos alejan de las bases de la losofía y de la metafísica occidentales, en la 
medida en que remiten al ujo constante de variaciones de las condiciones de verdad (42). Este ujo 
cuestiona el antropocentrismo presente en sistemas de conocimiento, como el de la botánica, y nos invita a 
abrirnos a la comprensión del mundo bajo la cual se debe dejar de lado al antropocentrismo para acercarse al 
antropomorfismo: única forma, desde la perspectiva amerindia, de poder congeniar con otros seres y entes, 
pues, al darles atributos humanos a las plantas, al poner en el mismo plano lo humano y lo vegetal, al 
reconocer un origen común, se abre la puerta a la interacción con ellas para aprender de su profundo saber 
sobre nuestro cosmos. Por esto, subraya Duchesne-Winter, en las lógicas relacionales de las comunidades 
amerindias, dicho antropomorsmo no es sinónimo de la personicación ni un término que se acerca al 
antropocentrismo, sino una manera diferente de concebir el mundo y la existencia.5

El antropomorsmo amerindio está íntimamente ligado a la mitofísica, un concepto acuñado por 
Eduardo Viveiros de Castro y retomado por el mismo Duchesne-Winter. La mitofísica sostiene que, en las 
sociedades indígenas amazónicas, el mito no es simplemente un conjunto de historias fantásticas, sino 
una forma sosticada de teorización sobre el mundo: es conocimiento. En las cosmogonías de las 
comunidades nativas del continente, esta perspectiva permite reconocer a las plantas como agentes activos 
en la creación y en el mantenimiento del cosmos que interactúan con los humanos en una danza de 
intersubjetividad y coevolución. En este sentido, es posible armar que las imágenes en las que participan las 
plantas en la poesía de López-Hernández funcionan como elementos de una conceptualización que reeja 
la mitofísica wayuu y, por eso, allí no se maniesta una verdad, sino una forma compleja de hallarse en el 
cosmos. Se trata de una poesía que se sostiene en la cosmovisión de una comunidad y que no es una 
metafísica, sino un pensamiento mitofísico.

En varios sentidos, estos asomos al saber de las plantas que nos produce la experiencia de lectura de obras 
como la de López-Hernández, desde lugares distintos, invita a reconocer aquello que Emanuele Coccia 
llama “el punto de vista de lo viviente” (21). Esto implica tener presente que, “a pesar de la diferencia” y 
“de la discontinuidad física”, todos los elementos del cosmos coinciden en que “ontológicamente” hay una 
unidad y homogeneidad dada por la materia que constituye la base de todo lo viviente y que está en 
constante uidez (21).

En este trabajo, indagaremos en la manera en que plantas de gran tradición en el pensamiento amerindio 
(el maíz, el tabaco, la alhucema y la coca) se presentan en la obra poética de López-Hernández como 
ventanas que nos permiten asomarnos a la visión de mundo wayuu y a una mitofísica especialmente compleja y rica,



Francy Liliana Moreno Herrera, et al. Asomos a las plantas en la poesía de Miguel Ángel Lóp...

para, a partir de ella, vislumbrar formas de un saber vegetal. Queremos reexionar sobre cómo estos asomos a
las plantas delatan un universo múltiple en constante interdependencia, eje central de la cosmovisión wayuu.

Cosmos y mitofísica wayuu

Comentábamos arriba que el heterónimo Vito Apüshana indaga en las raíces de la comunidad wayuu. A través
de los textos que llevan su rma, podemos rastrear elementos centrales de la cosmovisión y de la mitofísica que
López-Hernández incorpora en su obra. En el ensayo titulado “Pensamiento y palabra”, por ejemplo, explica
en qué constituye el eje de aquella cosmovisión de la que bebe su poesía. Según él, el cosmos se representa en
el pensamiento wayuu con la imagen “Tejido-Sangre (Isha´aluu Atulaa)”, la cual simboliza la vida a modo
de un telar que se teje de forma perene con múltiples seres y elementos que se entrelazan. La hebra central
de ese tejido es la palabra:

Tejido de Sangre (Isha´aluu Atulaa) es el concepto que el pensamiento Wayuu crea para simbolizar la Vida. Se expresa así: “El
Universo todo es un gran telar en permanente urdimbre. Cada hilo, cada hebra es un camino que, entre dedos, se tejen unos
a otros formando un conjunto de elementos funcionales como la red de arroyos al río y de los ríos al mar, como la red color-
or-fruto-pájaro-canto-sueño… En ellos existe un camino o hebra que es el núcleo del tejido. La Palabra. Esta hebra entrelaza
todo lo existente: lo remoto-origen (Sumaiwa), lo sobrenatural (Pulasü) y lo natural-mortal. Un camino se debe a otro y
obstaculizar uno es poner en riesgo al sistema vital, para ello la Palabra… para destejer y tejer el camino … y recomponer la red
de acuerdos. Así se orienta la organización wayuu… unos a otros entrelazados por la sangre más allá del cuerpo individual… el
tejido extenso de la familia que incluye el territorio, el área, el monte, la fauna… el linaje y el paraje, el sueño y la clarividencia”.
(3)

Este cosmos-vida-telar y la noción de la vida como un tejido-sangre, elementos que simbolizan la 
interdependencia de todos los seres, constituyen ejes centrales de la cosmovisión wayuu que inspiran al 
poeta. Por eso, como bien lo ha subrayado Campos (2020), imágenes como “tejido sangre”, “el camino”, “el 
gran telar en permanente urdimbre”, “la red de acuerdos” y “el tejido extenso de la familia” aparecen 
recurrentemente en los versos de los heterónimos de López-Hernández (34). Asimismo, las tres 
dimensiones o mundos que componen todo lo existente, entre las que uye la vida y de las que nos 
habla la cita —lo remoto-origen (Sumaiwa), lo sobrenatural (Pulasü) y lo natural-mortal—, se recrean en 
los poemarios con una gran variedad de metáforas y de denominaciones. 

 6

   Malohe, el heterónimo viajero de López-Hernández que se ha destinado a crear rutas de diálogo con 
comunidades indígenas del Abya Yala,7 en el poemario Encuentro en los senderos de Abya Yala (2004), 
anuncia que su viaje conectará “el mundo origen de Abya Yala (América) hacia las latitudes del otro” (9).8 
Allí, la vida es sinónimo de cosmos, pues compone todo lo existente y se propone explícitamente como un 
“todo palpitante” que contiene los tres mundos: “el mundo de la superficie”, “el mundo abisal” y “el mundo 
de los sueños”. En este caso, como en el ensayo de Apüshana, la palabra también se presenta como vehículo 
de conexión de los mundos que contienen a todo lo existente, al vida-cosmos:

La vida es un todo palpitante: desde la fruta de pichiwel, de la tuna bebedora de luz, hasta los moluscos viscosos de la mar
adentro… y la vida tiene pequeños mundos: ahí el mundo de la supercie, ahí el mundo de lo abisal, ahí el mundo de los
sueños… cada uno de estos mundos se comunica a través de sus espíritus; de ahí que la Palabra sea elemento fundador de vida,
vehículo de conexión y entendimiento. (Malohe 31)

La vida-cosmos en estos poemarios se extiende más allá de nuestro acostumbrado horizonte visual y
considera los espíritus, los ancestros, los rituales, los encuentros durante el sueño, los relatos del fogón, lo
origen y lo oculto. Sobre esto, dice Vito Apüshana (2010) en el poema “De un alaüla de Toolünare”: “Talhua,
un alaüla de Toolünare, nos ha contado que también provenimos de otros mundos… que acumulamos un
saber antiguo creador de otros llantos, de otros sueños, de otros pasos” (76). Estas imágenes de la vida, como



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

cosmos con tres mundos en interdependencia, resultan muy sugerentes porque todos los seres, entre ellos las
plantas, participan e interactúan activamente.

La cosmovisión wayuu a la que remite la obra de López-Hernández funde sus raíces en la mitofísica wayuu
del parentesco que nos remite a un origen común de todos los seres. Allí, los animales, las plantas, los astros y
los fenómenos atmosféricos son agentes en una inmensa cadena de relaciones. Estas relaciones de parentesco
entre todo lo viviente, así como la agencia que poseen algunos seres, según el pensamiento wayuu, se remontan
a un tiempo primigenio en el que todos compartieron una misma forma humana y estuvieron emparentados
en las mismas familias. Según Weildler Guerra Curvelo (2019), en las concepciones ontológicas wayuu

los seres vivientes: astros, cerros, vientos, plantas y animales estuvieron entremezclados en la dimensión temporal llamada 
wayuu sumaiwa. El término empleado por los wayuu para referirse a esa interpenetración de especies: humanos, animales y 
vegetales es papüshaawasü o papüsheewasü que también puede traducir la idea de que dichos seres se encuentran 
“emparentados” o “familiarizados”. Dicha palabra proviene del término apüshii que signica parte y cotidianamente sirve 
para referirse a un conjunto de parientes uterinos. De allí se deriva una vinculación ontológica entre diversos seres vivientes y 
ello constituye el punto de partida de la noción de “persona” en dicha sociedad. Todos los seres a quienes hoy se les atribuye 
capacidad de agencia, aunque se encuentren morfológicamente transformados, compartieron la pertenencia a esa humanidad 
primigenia en un tiempo transhistórico. (113)

Es así como, para la cosmovisión wayuu, una misma sangre circula desde un orden primigenio en todos 
los seres del cosmos. Por esto, todos se encuentran emparentados o entrelazados. De ahí la noción 
ontológica wayuu de persona. En el pensamiento wayuu, muchos de los seres que ahora vemos bajo su forma 
actual, que pueden ser plantas, animales o elementos como el viento, están dotados de agencia, intención y 
de múltiples capacidades, debido a ese tiempo primordial en el que cumplieron ciertas funciones sociales 
que no han perdido. Dentro de esta concepción antropomórfica de los seres del cosmos, las plantas, en 
particular, conservan potencialidades y sustancias de sus antiguos oficios (Guerra 141).9 Esto tiene especial 
eco en la poesía de López-Hernández, en la cual las plantas y otros seres están dotados de intención y de 
capacidades de persona.  El carácter antropomórfico de esta poesía nos abre la puerta a un saber vegetal. 

La cosmovisión wayuu de la que se nutre la poesía de López-Hernández, con su énfasis en la vida-cosmos 
como un tejido-sangre interconectado, coincide en el carácter relacional del pensamiento vegetal amazónico 
que Duchesne (2019) explora y que mencionamos arriba. Los conceptos de antropomorfismoy de mitofísica 
también parecen tener especial repercusión en nuestro asomo a las plantas en la escritura de este poeta. En 
las concepciones del cosmos hecho de relaciones, las plantas no son vistas como entidades superiores, sino 
como cocreadoras dentro de una red interdependiente en la que todos los elementos —humanos y no 
humanos— tienen roles activos y equilibrantes. De manera similar, en la poesía de López-Hernández, las 
plantas se presentan como maestras del silencio que germinan y crecen sin gestos de asombro. Aunque no 
hay poemas especícamente sobre árboles, plantas o ores, la obra poética está impregnada de imágenes de 
la vida-cosmos constituida por conexiones profundas de las plantas, animales, piedras, cerros, lluvia, 
ancestros y otros seres. Esta continua interdependencia implica que pensar con las plantas es también 
dialogar con la sutileza que ellas evocan y relacionarse con todos los organismos del cosmos que se 
convocan, pero, sobre todo, con el conocimiento que ellas guardan, aquello que hemos llamado un saber 
vegetal. Las plantas, en este contexto, se convierten en puentes hacia el pasado, el presente y el futuro, de 
manera que facilitan la adivinación y la poesía, al tejer relaciones entre los seres y acompañar metamorfosis 
humanas y animales. Hablar de plantas en la cosmovisión wayuu y en la obra de López-Hernández también 
implica hablar de animales, espíritus, sueños, pasado y presente, seres minerales, astros, mitos y la palabra 
sanadora de los ancestros. Por lo tanto, el diálogo con la obra de López-Hernández nos recuerda la idea de 
Duchesne (2019) según la cual pensar con las plantas es también pensar más allá de ellas.



Francy Liliana Moreno Herrera, et al. Asomos a las plantas en la poesía de Miguel Ángel Lóp...

El maíz primigenio: la calma

En el poemario En las hondonadas maternas de la piel (2010), el poeta explora los orígenes, la pertenencia: el 
nacimiento de la vida. Por eso, la madre, la mujer (mujer-ave o mujer-tierra) y las raíces son figuras centrales. 
Junto a ellas, las plantas aparecen como seres auxiliares que, tomadas o fumadas, manifiestan a quienes las 
ingieren experiencias o visiones del origen y sensaciones que recrean la manera en que, en cada uno, están 
contenidas todas las dimensiones de la vida, del tejido-sangre. En particular, el jugo de la planta de maíz o el 
maíz ancestral remite a lo remoto-origen10 y, por eso, a la conexión ontológica de la que hablábamos en el 
anterior apartado. En el poemario, se evoca a la madre-origen desde los versos del epígrafe: “acurrucados en 
la mujer florecemos mundo” y, gracias al jugo del maíz en el poema “Las venas del sol y de la noche”, quien 
lo bebe puede sentir al cosmos dentro de sí mismo:

Bebemos el jugo del maíz y

Sentimos la sangre del sol en las venas

Y el sudor del luna en la piel

Nuestra sed la calma

Lo sagrado (24). 11

En estos versos, una voz colectiva bebe la planta-origen, planta que coincide con la madre en tanto 
productora de vida, y, gracias a ella, percibe cómo los astros la integran, vibran en su ser. Como lo señala 
Campos, la sed es el deseo por experimentar lo oculto-invisible o lo remoto-origen (64). La tranquilidad 
que se inscribe en el título del apartado en el que se incluye la primera edición del poema se encuentra 
cuando esta sed por el origen se sacia, pues la calma proviene de los astros, Kashi (el luna) y Kai (el sol), 
aquellos seres que, como la madre y el maíz, regulan la vida y transitan las venas de todos los seres.  12

De acuerdo con las narraciones que recoge otro oralitor wayuu, Ramón Paz Ipuana,13 Kashi (el luna) y 
Kai (el sol) nacieron de un ser dual, de doble sexo, que copulaba en sí mismo: Piuushou-Araliatu’u 
Warattuy, la oscuridad-claridad. Este ser dual, que comparte un origen con otros seres, fue dividido. Dice 
Paz Ipuana que Kashi fue condenado por Piuushou (la oscuridad) a vagar por las noches por querer 
descubrir los secretos de su padre, mientras que Kai fue condenado por Araliatu’u Warattuy (la claridad del 
cielo) tras desobedecer las órdenes de no salir a buscar a su hermano errante. Ambos fueron castigados a 
brillar en el espacio celeste: el uno, a presidir los misterios de la noche y, el otro, a presidir los días y a trazar 
la marcha del tiempo (Paz Ipuana citado por Guerra 57-58).

Según los relatos wayuu, las plantas compartieron un tiempo primordial con los astros. Ellas fueron las 
primeras que habitaron la tierra, por lo que son ancestras del humano (Guerra 70). Nacieron de la 
unión entre Mma, la tierra, y Juyá, la lluvia, y, a su vez, de las plantas nacieron Wunu’u, unos seres 
extraños que permanecían de pie todo el tiempo y más tarde fueron transformados también en plantas 
y, como ellas, estuvieron destinados a nacer y morir en un mismo lugar (Guerra Curvelo, 97). En el 
tiempo primordial, plantas como el maíz, el fríjol, el millo, entre otras, ejercían el ocio de la agricultura 
y todas ellas poseían conocimientos atmosféricos y de los astros para adivinar el ciclo del agua, su 
principal alimento. Explica Guerra Curvelo que de esto se deriva la creencia de los wayuu, según la cual las 
capacidades y saberes actuales de las plantas se asocian con esos antiguos ocios del tiempo originario, por 
eso, ellas son admiradas como ancestras y se entiende que son poseedoras de una profunda sabiduría que 
aún permanece en sus hojas:

Todas poseían grandes conocimientos y una actitud pacíca que sólo empleaban unidas y, aún lo hacen, para pedir la llegada
de las aguas. Ellas conocían el movimiento de los astros, el curso de las constelaciones y el ciclo de las estaciones. Según los
wayuu el conocimiento que poseen actualmente los humanos es derivado de las plantas. (Guerra 69-70)



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

En el poema que citamos arriba, se recurre al jugo de la planta del maíz
 14 para sentir vibrar los astros en 

las venas. El hablante recurre a las plantas para sentir cómo Kashi y Kai forman parte de su propio cuerpo. El 
efecto del jugo del maíz hace que estos dos seres, destinados a estar separados en el pensamiento tradicional 
wayuu, se maniesten como unidad en las venas de quienes lo beben.

Decíamos arriba que el cosmos en las venas produce calma. Una calma o tranquilidad que lleva implícita 
aquella idea de interdependencia de todos los seres, noción fundamental en la poética de López-Hernández, 
representada con el concepto de tejido-sangre (Isha´aluu Atulaa), una especie de cadena de sangre que 
atraviesa el presente y el origen. La voz poética maniesta la necesidad de sentirse parte del todo originario para 
alcanzar aquella calma, de ahí que sea posible inferir que este estado de tranquilidad se da solo al reconocer 
que en cada ser existen los demás. Esta experiencia de calma o tranquilidad, en relación con el hecho de 
experimentar el vida-cosmos como parte de los mismos seres y su vibración en sus propios cuerpos, se recrea 
en otros poemas de   En las hondonadas… como “Ranchería”, “Calma”, “Calma II”, “Walatshi”.

La mitofísica wayuu, según la cual las plantas son ancestras y, por lo tanto, agentes auxiliares en el encuentro 
con el cosmos, subyace en este poema. Ellas pueden revelar a los astros porque, según los relatos tradicionales 
wayuu, desde el orden primordial están conectadas con el cosmos y poseen un conocimiento que pueden 
transmitir. El hablante humano bebe el jugo del maíz porque reconoce en la planta su ancestralidad y su 
sabiduría y, en últimas, su capacidad para propiciar la revelación de lo sagrado. En la sustancia de la planta, 
están los dones que la constituyen desde los ocios de los tiempos originarios. Por esto, al tomar su jugo, los 
seres se conectan con lo remoto-origen y con el cosmos que palpita en el cielo que, gracias al efecto del jugo 
del maíz, comienza a palpitar en sus propios cuerpos.

La revelación del origen común con el mundo vegetal que tiene como protagonista al maíz también aparece 
en la dedicatoria del poemario   Encuentro en los senderos de Abya Yala (2004):

…a los inventores del sendero

…a los cantacaminos

…a los hijos del maíz

…a ellos, los primeros pobladores de Abya Yala

…a nosotros: sus extensiones. (Malohe 5)

En los versos anteriores, la voz del poema dedica la obra a los primeros pobladores del Abya Yala y a un
nosotros, en plural, que son las extensiones de aquellos. Estos primeros pobladores son considerados como
inventores del sendero, cantacaminos, hijos del maíz, por lo que la voz lírica, al denirse como extensión de
ellos, se alia a esa genealogía vegetal. La aliación con el maíz ancestral establece una relación de parentesco
del humano con los no humanos y, además, nos habla de una forma de hacer poesía en el Abya Yala: una poesía
en relación con la vida-cosmos. En otro texto, Miguel Ángel López-Hernández (Vito Apüshana) nos dice
que “la poesía en América, Abya Yala, es descubrir, danzar y morir en el corazón de la vida”. Esto porque, para
él, la poesía ligada al territorio americano supone ser descendiente del maíz y

decir que somos hijos del maíz es reconocer que estamos hechos de todos los elementos que constituyen la vida … es
como decir que somos hijos del dios de lo existente. Decir que somos hombre-jaguar (rugido de la piel), hombre-serpiente
(movimiento multiforme), mujer-araña (útero tejido), mujer-lechuza (fuego del corazón alado) es convencernos de que
estamos viviendo desde la más íntima célula de la vida. Nuestra presencia está atravesada por todas las demás presencias.
(“Poesía en Abya Yala” párrs. 3-4)

Reconocerse “hijos del maíz”, fundar una genealogía en relación con la planta ancestral, implica, de nuevo,
exaltar cómo en cada ser está todo el vida-cosmos. Ser herederos de las plantas remite a la relación de
parentesco entre el mundo humano y el mundo vegetal que se desprende de la pertenencia de todos los seres a
un todo cósmico. El maíz en esta poesía es agente auxiliar para recordar al humano que los astros, el cosmos,



Francy Liliana Moreno Herrera, et al. Asomos a las plantas en la poesía de Miguel Ángel Lóp...

el territorio, las raíces, todos y todo están dentro de sí, lo integran desde el origen y desde el nacimiento, desde 
la madre. El maíz recoge en su sabiduría ancestral las conexiones del mundo-origen, es una planta portadora 
de saberes necesarios para re-conocer lo que es el cosmos como vida, como tejido-sangre, por eso sus dotes 
auxiliares están íntimamente ligados a “Las hondonadas maternas de la piel”, al nacimiento-origen de la vida 
y de ahí que sacie la sed de calma, que proporcione tranquilidad. Como veremos, la noción de vida, en este 
caso, no se limita a los seres animados y dotados de movimiento.

Además, el maíz de la cosmogonía wayuu se encuentra con otras tradiciones y conocimientos ancestrales 
de otras cosmogonías continentales, de las mitofísicas que se estructuran sobre la base de lo que nosotros, 
con Duchesne-Winter, hemos llamado saber vegetal. Esta exploración signica también, para el caso del 
maíz, una apertura hacia el mundo remoto-origen con el que es necesario empatizar para experimentar la 
calma en el universo y para el encuentro entre este mundo o dimensión con las demás dimensiones: lo 
sobrenatural (Pulasü) y lo natural-mortal, mundos que, como vimos, constituyen la vida como tejido sangre 
en la cosmovisión wayuu de la que se nutre la poética de López Hernández.

El yüi o tabaco: la sanación

Entre los wayuu, como entre la mayoría de los pueblos nativos de América, el tabaco está ligado a la sanación: 
orienta y guía a los médicos tradicionales (los chamanes) para aliviar o curar. Estas propiedades para la 
sanación provienen del saber ancestral que contiene la misma planta, “sus efectos sicotrópicos sirven a los 
chamanes femeninos y masculinos, Ouutsü y Ouutchi respectivamente, para alcanzar los estados alterados 
requeridos en los rituales curativos” (Guerra 169). El mismo Guerra Curvelo menciona que, en una dimensión 
temporal denominada wayuu sumaiwa, el tabaco era una mujer wayuu que poseía el ocio de outajulu: la 
adivinación y la curación (2019, 169). El tabaco macerado o en forma de cigarro, también llamado yüi, le 
permite a los chamanes moverse entre distintas dimensiones del cosmos durante los rituales. Con él, quienes 
dirigen los ritos de sanación “desarrollan una expansión de sus sentidos visuales, olfativos y auditivos para 
desenvolverse en el cosmos” (169). Explica Michel Perrin (1980) que, si un guajiro se enferma, se entiende 
que su alma está prisionera en las dimensiones del sueño y es ahí, en los sueños, donde el o la chamán debe 
encontrarla, “pero si no la encuentra, el guajiro muere” (30). Para sanar, la o el chamán debe hacer del tabaco 
su principal alimento y evitar comida y bebidas fuertes. Además, como deja ver el testimonio de la Ouutsü 
Koo’tora Pushaina, “la auténtica chamán, la que come yüi[,] tiene que tener más cuidado con su comida, si 
no, sólo verá con los ojos” (citado por Guerra 170).

Como relata Campos (2020), se entiende que el yüi asegura el encuentro con seres de los mundos 
de lo oscuro-invisible y de lo remoto-origen: “Bajo sus efectos se tiene la convicción de encontrarse con 
seres de orden primordial, vivir aventuras, experimentar las fusiones o transformaciones propias de tiempos 
originarios” (38).15 El tabaco es maestra del chamán wayuu, pues le enseña, lo orienta, lo protege, expande 
sus sentidos y le permite la exploración de las distintas dimensiones que constituyen el tejido-sangre.

En el poema “Visión/E’rra” del poemario  Contrabandeo sueños con arijunas cercanos , López-Hernández 
nos presenta una escena en la que la Ouutsü, una mujer chamán wayuu, busca calmar la ebre en la 
ranchería con la ayuda del yüi. En este proceso se descubre el encuentro con seres provenientes de lo 
sobrenatural (Pulasü) y de lo remoto-origen (Sumaiwa). El encuentro con estos seres y estos mundos 
hace posible la sanación. Recordemos el poema:

De nuevo la ebre en la rancheríaNamatiria -la Ouutsü- masca yüi oscuro y susurra… es ciega y ve.

Jouktai -el viento del Este- observa tranquilo. Namatiria masca yüi oscuro y susurra…Está viva y es, también, el sueño:
“nosotros, la gente, somos ligeros y Para no abusar del mundo, está pülowi -el misterio, la devoración-, pülowi no es mala…
pülowi es tu miedo… es tu vergüenza… es la or que se hace visible en la noche”.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Jouktai sonríe en los trupillos. (Apüshana 25)

En este ritual de sanación, la planta de tabaco (yüi) es el elemento que desencadena el proceso por el que
Namatiria se traslada al sueño. Allí encuentra a los seres de lo sobrenatural que regulan la vida. En el estado de
transe, cuando está bajo el efecto del yüi, Namatiria usa la palabra para curar en el momento en que encuentra
a pülowi y habla, probablemente a la comunidad enferma, sobre miedo y vergüenza. Toda la escena, además,
no solo tiene a los lectores como testigos, sino también a Jouktai, otra presencia que en el mismo sueño, desde
los árboles sagrados que proporcionan sombra en el desierto, desde los trupillos, “sonríe”. La visión de esta
mujer chamán wayuu no solo implica el sentido de la vista, sino muchos más, todos los que hagan posible
desenvolverse en el cosmos. La planta auxilia el tránsito de Namatiria para ver lo que no puede percibirse
únicamente con los ojos y en el camino nos orienta hacia otras presencias.
   El discurso de la Ouutsü nos ilustra sobre el lugar que tiene Pülowi, que, según lo aclara el glosario anexo 
al poemario, “representa el poder femenino oculto”.16 El encuentro de Namatiria y Pülowi es posible 
interpretarlo como el llamado a la mesura, que recuerda a los enfermos que el mundo debe ser protegido de 
la devoración. La regulación del mundo, entonces, se centra en un poder femenino que es al tiempo origen 
de miedo y curación. 

Aquí nuevamente se crean las coordenadas de este universo poético en relación con las narraciones 
tradicionales del pueblo wayuu. En el relato “Pülowi y el cazador de venados” de Setuuma Pushaina, 
compilado por Michel Perrín (1980), Pülowi también se presenta como ente reguladora, pues protege a los 
seres del exceso. El relato cuenta la historia de un hombre que practicaba caza indiscriminada en el bosque, 
hasta que, un día, Pülowi se llevó a todos los animales con ella. El hombre, viéndose a sí mismo y a su familia 
morir de hambre, decidió irse al bosque y no volver hasta encontrar comida. Allí dio con Pülowi, quien lo 
tomó prisionero y la única forma de librarse fue mascando tabaco, yüi. Dice el relato: “Pülowi envió en 
busca del guajiro. Tenía miedo de él, porque el olor del tabaco yüi está prohibido a las Pülowi. Les es muy 
nefasto. Tiene contra ella poderes sobrenaturales” (Perrín 75). En la escena que recrea el poema citado, 
Namatiria cura, mientras explica a los demás la presencia de Pülowi y todo sucede en el sueño. Vemos acá 
una resemantización de este ser mitológico-regulador que se relaciona con el tabaco o yüi. Pero en este caso 
el yüi no la aleja, sino que suscita su presencia: es importante recordar que Namatiria bajo el efecto del yüi 
“es ciega y ve”.

La planta del yüi propicia el encuentro con los mundos sensibles y suprasensibles que abre el espacio entre, 
en este caso, la oscuridad y la luz.El encuentro con seres de otros mundos importantes para la conguración 
del universo wayuu es posible por la mediación del tabaco, yüi asociado a la curación. En este poema, la 
mujer chamán expande su visión debido a las propiedades que residen en la planta. Las visiones de la mujer 
chamán y sus susurros maniestan la necesidad de los encuentros del humano con los seres de lo 
sobrenatural (Pulasü) y de lo remoto-origen (Sumaiwa). El yüi asume la posición de auxiliar, pues motiva 
estas visiones que son necesarias para aliviar la enfermedad en la ranchería, porque el equilibrio en este 
universo poético existe a partir del encuentro entre todas las fuerzas y los seres del cosmos.

Esta poesía no simplemente dialoga con unas historias de la cosmovisión wayuu, sino que, como esas 
historias, busca participar en un pensamiento complejo del universo. Se trata de una obra que carga y 
se alimenta de la mitofísica wayuu, esto es, de un conocimiento sobre la vida-cosmos, conocimiento sin 
pretensiones de univocidad, sino que responde a un ujo continuo de interpretaciones. Los personajes del 
misterio revelan una sabiduría que se comunica gracias a las plantas, en este caso se trata de una 
sabiduría ligada a la sanación y al equilibrio en el cosmos. Por lo que la planta no es un objeto de 
interpretación, es más bien un ser de la acción que auxilia la comprensión del universo en un panorama 
amplio y expandido.

En ese sentido, la relación planta-humano se descubre gracias a una condición de “persona” que comparten 
todos los seres y que es necesaria para la reproducción de la vida y para que sea posible que se relacionen unos 
con otros. Con Duchesne-Winter (2019) podríamos vincular esta manera de entender a los seres de la 
oscuridad luz, a la planta de tabaco y a los fenómenos atmosféricos desde el antropomorfismo, aquel que hace



Francy Liliana Moreno Herrera, et al. Asomos a las plantas en la poesía de Miguel Ángel Lóp...

posible un diálogo horizontal entre humanos y no-humanos y que posibilita que este acceda al conocimiento 
del cosmos. Así, el pensamiento complejo del universo lo entendemos como una cosa que se comunica 
persona-persona (Duchesne-Winter 32) y en esta comunicación intervienen las plantas, las perspectivas de 
los seres y sus intencionalidades. El yüi en el poema “Visión” posibilita la manifestación de los seres de lo 
oscuro y del mundo origen, lo que a su vez propicia la curación y el equilibrio.

Alhucema y coca: compañeras de encuentros

López-Hernández también incorpora en su poesía otras plantas que son auxiliares y que acompañan-
reproducen la vida en los territorios de otros pueblos nativos del continente, pueblos que él mismo, como ya 
hemos mencionado, entiende que son hermanos de los wayuu, hijos del maíz. En las observaciones de 
Malohe en su viaje,17 se destaca su atención hacia la presencia de las plantas y el mundo vegetal en la 
cotidianidad de otros pueblos, bien sea en el territorio mapuche, en la Amazonía, en el antiguo 
Tehuantinsuyo, por los grandes montes del Ecuador, en los altiplanos de Perú y Bolivia o en un viaje-sueño 
por el Valle de México; en todos los territorios, sus habitantes se presentan en relación con las plantas. 

Así, por ejemplo, en “Cercanías con Leonel Lienlaf ”, oralitor que guía su viaje por el territorio mapuche, 
Malohe es testigo de la manera en que “una Machi, en el ensueño, dialoga con Bucalemu (el bosque 
grande)/sobre las pertenencias de la tierra” y se amamanta “de los verdes pezones del bosque” (18). De la 
misma forma, en el poema “Senderos de Caburgua”,

Los niños, en las mañanas,

Inician el juego de ofrecerle la cara a la tierra…

Algunos enredan sus dedos en las lombrigueras de las sementeras;

o disputan, con las ardillas, los piñones secos de los pehuenes;

o suben a los cerros para escuchar los gritos del eco;

o adivinan los olores de los puentes de pichare y collentañe;

o descubren, entre los árboles, a los fantasmas olvidados por la noche. (Malohe 19)

   La vida de los pueblos nativos del Abya Yala, en este poemario, coincide con la perspectiva wayuu, en el 
sentido en que se da y se reproduce con las plantas y en consonancia con el mundo vegetal. Además de los 
usos para el consumo diario, de los juegos e interacciones, también Malohe tiene contacto con plantas 
usadas por otros pueblos nativos que, como el maíz y el tabaco, abren los sentidos y acompañan los ritos de 
otras comunidades. Un caso interesante es el de la alhucema que se usa en un encuentro ritual con los 
Kogui. En el apartado “En el Umbral de Nujuei”,18 en el poema “Palabra 3”, se presenta la escena en la que 
un Mamo cuenta la historia de un amigo “parecida” a la del pájaro Murúa: 

El Mama Chimonquero nos cuenta

la vida de un amigo suyo,

parecida al pájaro Murúa.

Sus palabras caminan despacio

sobre nuestros cuerpos …

llegan a la garganta



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

y una extraña necesidad nos obliga a trinar…

al pasar por el pecho nos produce,

en cada suspiro, un sonido de aleteos…

y al visitar nuestras manos

sentimos un roce de hojas de alhucema…

bajan hacia las líneas de los pies

y sorprendemos a siete larvas blancas, danzando, en el suelo.

Sabemos que el relato no tiene vuelo nal

y, así, nos dormimos en una sonrisa circular. (Malohe 67)

En este encuentro ritual con la palabra de la que participa la alhucema, el mamo camina por los cuerpos 
de quienes lo escuchan, al tiempo que propicia una metamorfosis en ellos. Los oyentes experimentan ser el 
pájaro Murúa, un pájaro pequeño que frecuenta la Sierra Nevada de Santa Marta. Estas palabras del 
anciano terminan por habitar el cuerpo humano y los escuchas sufren la metamorfosis, se transforman en 
pájaro.19 La planta de alhucema acompaña esta experiencia de metamorfosis con “su roce”, su presencia 
hace que el cosmos se manifieste como un espacio en el que todos los seres tienen profundas conexiones. 
La alhucema le permite a los oyentes congeniar con la vida del pájaro Murúa, propicia la experiencia de 
trinar, aletear y mirar como miran las aves: “sorprendemos a siete larvas blancas, danzando, en el suelo”. La 
alhucema expande los sentidos para experimentar la interdependencia del cosmos, la cual se representa en 
el poema con la imagen de la sonrisa circular.20

Esta planta, como el maíz, permite la presencia de lo no-humano en el cuerpo de los presentes en la 
escena que se recrea. Coincide con el maíz en facilitar una experiencia de un cosmos en el que un hombre 
puede experimentar ser pájaro o cualquier otro ente del universo. Esto hace que este ritual recree aquello 
que el poeta wayuu rescata de las bases de la cosmovisión de su propio pueblo y que lo ponga en 
consonancia con la manera de percibir el mundo de sus hermanos kogui: un espacio en el que humano-
animal-planta-ancestro-deidad se articulan para dar forma a una manera de entender la vida-cosmos en 
interdependencia entre todos los seres.

Una experiencia similar de la vida-cosmos que forma parte intrínseca de todos los seres aparece también 
en “Palabra 4”, del mismo encuentro de Malohe con los kogui:

Esta tierra-arcilla es carne palpitante … espíritu uyente.

Es el abierto útero de la Madre.

Recorremos descalzos sus orillasy de sus senos mascamos el hayo del pensamiento.

Con saliva nos unimos a su fertilidad.

Para entrar, a este abrazo, se deberán sentir los 900 ríos de la Sierra

En las venas;

se deberá sentir la innita columna entre las estrellas y las raíces de

la yuca;

se deberán sentir los frutos maduros en el néctar de la Palabra

y el canto del guazalé en los sonidos del corazón. (Malohe 69)



Francy Liliana Moreno Herrera, et al. Asomos a las plantas en la poesía de Miguel Ángel Lóp...

En el poema, el hablante recrea el mundo al tiempo que mambea, nos remite a la experiencia en la que todos
los seres participan en un pensar-actuar,21 práctica que se sugiere propia de todos los seres. Acá, la hoja de 
coca, también conocida como el hayo en el pueblo kogui, auxilia el encuentro del humano con la fertilidad de 
la tierra, con la madre. El hayo, como el maíz, remite al nacimiento de la vida-cosmos.
   En el mundo amerindio, principalmente en los Andes, la hoja de coca ha sido entendida, así como un 
sinnúmero de plantas, como mata maestra o auxiliar. Las hojas de coca tostadas y pulverizadas, conocidas 
como mambe, se usan para pensar y crear (Duchesne-Winter, Plant Theory in Amazonian Literature 18).  
Como el caso del maíz para la cosmogonía wayuu, el mambe para los kogui implica un pensar-actuar propio 
del pensamiento antropomórfico. Así lo entiende Miguel Ángel López-Hernández cuando se refiere a que 
el pensamiento en los pueblos de América reúne a todas las presencias, pues no es un atributo que 
diferencia, sino que aproxima a todos los seres de la vida: “En nuestro mundo indígena el pensamiento no es 
atributo que nos diferencia, en exclusividad, con los animales; más bien es aquello que nos complementa 
con ellos” ( López-Hernández, “Poesía en Abya Yala” párr. 8). 

El hayo o la hoja de coca en el poema “Palabra 4” funciona como una planta auxiliar para pensar y crear 
este mundo, en tanto ella hace parte de él: “de sus senos mascamos el hayo del pensamiento” (69). La hoja 
de coca participa en ese pensar-actuar en el que frecuentemente participan todos los seres y mascarla abre 
las percepciones del humano a un universo en el que todas las manifestaciones de la vida se pertenecen y 
corresponden: todos los seres se contienen unos a otros. Luego de mascar el hayo, en el poema se crean 
poderosas imágenes de la tierra en las que impera la sincronía entre todos sus elementos: “para entrar, a este 
abrazo, se deberán sentir los 900 ríos de la Sierra/ En las venas” (69). Mascar el hayo de los senos de la tierra, 
que nos remite al acto de mamar, nos lleva a experimentar el abrazo de los ríos que son también las venas de 
nuestro cuerpo.

La alhucema y el hayo participan en el pensamiento del universo y en la experiencia de verse integrado 
a él. Estas plantas maestras se presentan como agentes que enriquecen los encuentros del poeta wayuu con 
otros pueblos que, como el suyo, entienden el cosmos como un todo íntimamente integrado. Ello 
corresponde con el punto de vista wayuu y, en su viaje, Malohe descubre nuevas formas de experimentar 
aquello que, desde su perspectiva, comparten todos los hijos del maíz: una manera de entender la vida-
cosmos a modo de telar compuesto por un tejido-sangre. En este sentido, se recogen en la poesía unas 
capacidades tales de las plantas que nos aproximan a un pensamiento vegetal que, como veremos a 
continuación, cuestiona las formas dominantes de entender el universo y la vida.

Las plantas de López-Hernández y el pensamiento vegetal

La poesía de Miguel Ángel López Hernández (Vito Apüshana/Malohe) nos invita a abrirnos hacia un 
pensamiento y una conceptualización del cosmos, en el que las plantas intervienen en su diseño y auxilian 
el encuentro del humano con lo sobrenatural (Pulasü), lo remoto-origen (Sumaiwa) y con todos los 
elementos del universo. La lectura invita a asumir esta nueva forma de pensarse en el universo: en relación e 
interdependencia con todos los seres que lo habitan. Sentir, de la misma forma que lo experimenta la voz 
poética, cómo el cosmos palpita en el propio cuerpo.

Estas consideraciones se inscriben en unas dinámicas de lo vegetal que distan de la comprensión biológica 
y cienticista de las plantas que ha prevalecido en el mundo euroamericano para la teoría de plantas 
(Duchesne-Winter, Plant eory in Amazonian Literature 19). La experiencia de lectura de los 
poemas de López-Hernández propone que las facultades de las plantas en el pensamiento amerindio 
no necesariamente encuentran correspondencia con las facultades de las plantas en el pensamiento 
tradicional euroamericano, sino que, en los mitos y las narraciones amerindias, prevalece un pensamiento 
vegetalista que considera a las plantas por su persona y, por lo tanto, reconoce su capacidad de agencia:



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Las vericaciones empíricas que han realizado ciencias biológicas y que prueban las capacidades intelectuales de las plantas (y 
animales), no son sucientes para determinar la magnitud de estas dinámicas relacionales para aquellos que viven y piensan 
dentro de esta relacionalidad. La vida de las plantas es importante, en resumen, por la incomparable persona espiritual que 
es consustancial a sus múltiples conexiones  con  lo  que  Favaron  denomina  “mundos  suprasensibles”. ( Duchesne-Winter, 
Plant Theory in  Amazonian  Literature  19; t raducción p ropia)  23

El pensamiento vegetal que se delata en esta escritura de López-Hernández se corresponde con ese 
pensamiento vegetalista amerindio, en el que las plantas poseen agencia, intención, subjetividades que las 
llevan a ser agentes auxiliares y a participar en una dinámica de pensar-actuar. Esto implica cuestionar aquella 
concepción occidental según la cual el ser humano es el único ente que piensa el mundo. La mitofísica wayuu, 
a partir de la que se erige la poesía de López-Hernández, apunta a resaltar que el pensamiento y la vida se crean 
en compañía con todos los seres, con los que provienen del origen y de lo sobrenatural, con los ancestros, con 
los no humanos.

La lectura de esta poesía en clave vegetal nos invita a considerar un mundo que está abierto y en el que 
intervienen un número infinito de seres. Se trata de lo que el antropólogo Eduardo Kohn (2022) entiende 
como un todo abierto y que se refiere a las participaciones de lo no humano en la creación, en el 
pensamiento y en los lenguajes del universo. Esto nos lleva a decir, nuevamente con Kohn, que esta poesía 
nos invita a “volvernos más del mundo”24 en el sentido más complejo de la expresión, pues nos lleva a 
considerar todas las posibilidades y subjetividades que pueden provenir de otros seres diferentes del ser 
humano, de otras fuerzas y dimensiones que integran y dan forma a la vida. Ahora bien, para volverse más 
del mundo, como hemos dicho con Kohn, para asir esta totalidad del cosmos, esta poética recurre a las 
plantas, pues ellas son la forma más radical de estar y ser. La agencia, su poder de intervención, sanación y 
conexión, que permanece en sus hojas, en sus jugos y en sus diferentes formas, nos puede conducir a conocer 
realmente el mundo, a observarlo desde su complejidad. 

En conclusión, reconocemos en este ejercicio poético de López-Hernández una intención política o, 
debemos decir con Marisol de la Cadena, una intención cosmopolítica, en tanto se continúa la discusión 
sobre la participación de los seres no humanos en la esfera pública “y que las disciplinas dominantes 
asignaron a la esfera de la naturaleza (donde debían ser conocidos por la ciencia)” (278). Además, en tanto 
se busca que el lector asuma una posición de interdependencia con todos los seres en el universo y que, por 
ende, se asuma como parte de una totalidad y un mundo abierto. Esta palabra de López-Hernández que 
recibimos los lectores nos motiva a apreciar nuestras propias relaciones con la vida y a concederle a las 
plantas el lugar de maestras auxiliares para saber del mundo.

Referencias

Apüshana, Vito. Contrabandeo sueño con arijunas cercanos. Secretaría de Asuntos Indígenas-Universidad de la Guajira,
1992.

---. En las hondonadas maternas de la piel. Ministerio de Cultura, 2010.
---. Antiguos recién llegados: obra poética 1992-2017. Sílaba Editores, 2019.
Campos Umbarila, Adriana María. Pütchikalü Anachonwaa: diálogo y reafirmación en la obra de Vito Apüshana. Tesis

de maestría, Ponticia Universidad Javeriana, 2010.
---. “El contrabando de sueños y el tejido sangre: una lectura ontológica de la poesía de Vito Apüshana”. Visitas al Patio,

vol. 14, no. 2, diciembre de 2020, pp. 24-41.
Carbonó-Delahoz, Eduino y Juan Carlos Dib-Diazgranados. “Plantas medicinales usadas por los cogui en el río

Palomino, Sierra Nevada de Santa Marta (Colombia)”. Caldasia, vol. 35, no. 2, 2013, pp. 333-350.
De la Cadena, Marisol. “Cosmopolítica indígena en los Andes: reexiones conceptuales más allá de la política”. Tabula

Rasa, vol. 33, 2020, pp. 273-311.



Francy Liliana Moreno Herrera, et al. Asomos a las plantas en la poesía de Miguel Ángel Lóp...

Duchesne-Winter, Juan R. Plant eory in Amazonian Literature. Palgrave Pivot Cham, 2019.
---. “Plants Beyond Plants - Toward a Generic, Post Homo Sapiens Humanism”. Round Table: Vegetal Plots in Latin

American Literature, 30 de marzo del 2021, en línea.
Guerra Curvelo, Weildler. Ontología wayuu: categorización, organización y relaciones de los seres en la sociedad indígena

de la península de la Guajira Colombia. Tesis doctoral, Universidad de los Andes, 2019.
López-Hernández, Miguel Ángel (Malohe). Encuentro en los senderos de Abya Yala. Ediciones Abya Yala, 2004.
López-Hernández, Miguel Ángel (Vito Apüshana). “Pensamiento y palabra en el universo wayuu”. El Palabrero.

Periódico de la Nación Wayuu, vol. 1, no. 1, agosto-septiembre de 2009, p. 3.
---. “Poesía en Abya Yala”. Medellín: Blog del Festival Internacional de Poesía de Medellín, 2011. En https://www.festi

valdepoesiademedellin.org/es/Festival/22_Festival/Comunicados/24.html
---. “Pensamiento mágico de América”. Medellín: Blog del Festival Internacional de Poesía de Medellín, 2011. En https

://www.festivaldepoesiademedellin.org/es/Festival/22_Festival/Comunicados/24.html
Lubo Vacca, Omar. Una lectura ecocrítica de la literatura wayuu. Tesis de pregrado, Universidad del Atlántico, 2021.
Perrin, Michel. El camino de los indios muertos: mitos y símbolos guajiros. Monte Ávila Editores, 1980.
Rocha Vivas, Miguel. Mingas de la palabra: textualidades oralitegráficas y visiones de cabeza en las oralituras y literaturas

indígenas contemporáneas. Universidad de los Andes, 2018.
Sánchez Martínez, Juan Guillermo. “Miguel Ángel López y Hugo Jamioy: Poéticas de lo Imposible”. Cuadernos de

Literatura, enero-julio de 2010, pp. 132-155.

Notas

* Artículo de investigación

Origen de este artículo Este artículo es resultado del proyecto “Hacia un enfoque ecocrítico de la literatura wayuu” (CH17
-CIS2019), nanciado por la primera convocatoria interna para fortalecimiento de semilleros de investigación 2019 de la
Universidad del Atlántico y adscrito al Grupo de Investigación Literaria del Caribe (GILKARÍ).

1 En algunos escritos ensayísticos y periodísticos, que circulan de forma paralela a las obras poéticas de los heterónimos, el autor
crea diversas formas de nombrarse. Adriana Campos Umbarila (2010) dice que esto forma parte de un juego polionímico del autor,
en el que se recurre a ciertas identidades ccionales de acuerdo con los propósitos escriturales y la actividad poética (73). En este
estudio, intentamos respetar las diversas formas de nombrarse del autor, pues estas son constitutivas de su proyecto estético.

2  Vito Apüshana es la voz autoral de Contrabandeo sueños con arijunas cercanos (1992) y de   En las hondonadas maternas de la
piel Shiinalu’uirua shiirua atta (2010). Ambas antologías se recogieron, junto con algunos otros poemas inéditos, en el volumen
Antiguos recién llegados. Obra poética (1992-2017)  , publicado por Sílaba Editores en 2019. Esta edición cuenta con un prólogo
de Weilder Guerra Curvelo y opiniones de colegas poetas y críticos que cierran la compilación.

3 Autor de    Encuentro en los senderos de Abya Yala (2000), libro ganador del premio Casas de las Américas 2000.

4 Como señala Adriana Campos Umbarila (2020) en “El contrabando de sueños y tejido sangre: una lectura ontológica de la
poesía de Vito Apüshana”, esto implica en la poética de Apüshana la creación de un articio en el que priman los códigos culturales
del wayuu para “traducirlos” y hacerlos comprensibles para los no wayuu. Para entender esta codicación wayuu de la poética de Vito
Apüshana, es importante tener en cuenta, como bien subraya Campos Umbarila (2020), que este heterónimo despliega un conjunto
de estrategias que reposicionan el diálogo con el arijuna bajo los códigos del wayuu. Por esto, el diálogo que subyace en la obra no
resulta genuino, sino que es un diálogo en los términos propios de la voz autoral wayuu. En este lugar nos situamos para leer la poética
de Apüshana, un lugar que nos exige atender la tradición wayuu y nos exige leer el texto no como un discurso autoetnográco, sino
como otro que invita al juego de referencias, a la lectura crítica e interpretativa. En este sentido, el gesto de López-Hernández con
Apüshana es similar al de Pedro Favaron en su interpretación-traducción-reelaboración de mitos amazónicos.

5  Duchesne (2019) recupera planteamientos de Viveiros de Castro y de la obra de Favaron para subrayar la particularidad de
la mitofísica amerindia como un sistema de pensamiento complejo y sosticado que desafía las suposiciones fundamentales de
la metafísica occidental: antropomorsmo contra el antropocentrismo; el perspectivismo multinatural, la ontología anárquica, la

https://www.festivaldepoesiademedellin.org/es/Festival/22_Festival/Comunicados/24.html
https://www.festivaldepoesiademedellin.org/es/Festival/22_Festival/Comunicados/24.html
https://www.festivaldepoesiademedellin.org/es/Festival/22_Festival/Comunicados/24.html
https://www.festivaldepoesiademedellin.org/es/Festival/22_Festival/Comunicados/24.html


Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

importancia del territorio, la experiencia visionaria (32-64). En lugar de buscar una verdad única y absoluta, la mitofísica amerindia 
se basa en la uidez, la multiplicidad y la interconexión de todas las cosas.

6 Como Campos Umbarila (2010) señala, Miguel Ángel López-Hernández ha explicado, en varias charlas y en el artículo que 
aquí se cita del autor, estos mundos, variando su traducción y algunas veces su nombre en wayuunaiki. Sin embargo, la autora 
señala que, en conversaciones personales con Miguel Ángel López-Hernández, él aclara que remoto-origen (Sumaiwa), sobrenatural 
(Pulasü) y natural-mortal son las formas más precisas de hablar de mundos o dimensiones que componen todo el cosmos: “En una 
conversación personal me explicó que los nombres expuestos aquí son la denominación más precisa de cada uno y de su universo en 
conjunto según el saber de los ancianos” (Campos, Pütchikalü Anachonwaa… 53). La autora encuentra en su trabajo crítico que en 
poemas como “Aleker (araña)” y “Karrai” de Contrabandeo sueños con aríjunas cercanos (1992) y otros poemas como “Viaje-sueño”, 
“Alenor”, “Mujeres aves” y “Katta O’u-Outaa- (Vivir-Morir)” de En las hondonadas maternas de la piel (2010) se maniestan deseos 
viscerales por vivir en el mundo de lo oculto-invisible y en lo remoto-origen.

7 Tal como lo menciona Malohe, Abya Yala es un término de los indígenas tule-kuna que signica “tierra en plena madurez”. 
Este término es usado por las comunidades indígenas y los colectivos culturales para nombrar al continente americano y subvertir 
las categorías coloniales.

8 Este diálogo con las distintas comunidades del Abya Yala, que interpela a un lector de origen dispar, no lo pensamos en nuestro 
trabajo como un diálogo que busque mostrar una supuesta autenticidad de las comunidades aborígenes. Tal como lo arma Juan 
Guillermo Sánchez (2010): “Encuentros… resulta una obra hermética en tanto el sujeto poético (errante, viajero, polirresidencial) 
al aproximarse a seis lugares sagrados de diversas geografías amerindias, desborda lenguas, fronteras y nociones como identidad, 
estado y escritura” (143). Por esto, en el proceso de lectura del poemario de Malohe, las claves textuales y los juegos paratextuales, 
que mencionamos con la poética de Apüshana, se intensican.

9 Remitimos a la tesis doctoral del antropólogo wayuu Weildler Guerra Curvelo (2019) para profundizar en esos ocios y esas 
capacidades que llegaron a tener algunos seres en los tiempos de antes, wayuu sumaiwa, cuando todos los seres se encontraban en 
una forma humana.

10 Miguel Ángel López-Hernández presenta el término remoto-origen (Sumaiwa) como elemento constitutivo del universo 
wayuu. Lo remoto-origen (Sumaiwa), lo sobrenatural (Pulasü) y lo natural-mortal son elementos necesarios en el cosmos que, como 
se explicó antes, se deben unos a otros.

11 En el libro Antiguos recién llegados. Obra poética (1992-2017), publicado por Sílaba Editores en 2019, incluye este epígrafe a   
En las hondonadas maternas de la piel (2010). En la versión de Sílaba Editores, el verso “nuestra sed la calma/ lo sagrado” (24) se 
cambia y en su lugar aparece: “nuestra sed se calma… en los pozos del corazón”.

12 Se mantiene la escritura masculina en español para luna, tal como lo sugiere Vito Apüshana en su poema, para así respetar 
el género masculino de la voz Kashi en wayuunaiki.

13 Paz Ipuana fue un docente, investigador, lingüista y escritor de la comunidad wayuu de la Guajira venezolana. Parte de su 
inigualable esfuerzo por compilar las narraciones orales que han circulado en la comunidad wayuu se puede consultar en  Mitos, 
leyendas y cantos guajiros (1972). Su trabajo ha sido pieza clave en investigaciones antropológicas, literarias y lingüísticas.

14 El maíz tiene distintas preparaciones en bebida. Por ejemplo, entre los wayuu existe una bebida como la chicha, jugo 
fermentado del maíz que suele brindarse en la llegada de visitas, durante estas, o tomarse durante las reuniones de la familia. En 
un poema de Malohe titulado “Taloulumana”, se evocan los encuentros alrededor de la palabra y los usas cotidianos que tiene el 
jugo del maíz: “En Taloulumana cuelgan, a mi llegada, un chinchorro de curricán y me ofrecen agua de maíz amarillo para refrescar 
las palabras” (3).

15  Campos (2020) cita estas consideraciones del tabaco que hace Perrin para el análisis del poema “Visión/E’rra”. En este análisis, 
la autora sugiere que el tabaco facilita la presencia de Joutai, el viento del este y ser mitológico wayuu. Sobre esto reexionamos 
más adelante.

16 Las antologías poéticas de López-Hernández (Apüshana o Malohe) incluyen un glosario. Según este, Pülowi es una presencia 
femenina “se congura en una mujer de gran belleza física, de hábitos nocturos, que devora a los hombres caminantes y solitarios. 
Los sitios de Pülowi son lugares misteriosos y prohibidos (cuevas, lagunas, Cerros)” (Apüshana, Antiguos recién llegados… 124).

17 El viaje de Malohe en Encuentro en los senderos de Abya Yala consta de seis encuentros: “Senderos de Caburgua”: territorio 
mapuche; al “cementerio familiar” de los propios wayuu; “En el umbral de Nujuei”: recorrido por los territorios kogui; “Recolección 
de pobladores”: por la amazonía con encuentros con comunidades de Roraima y del Vaupés ; runas Atuntaqui: tierra quechuas por



Francy Liliana Moreno Herrera, et al. Asomos a las plantas en la poesía de Miguel Ángel Lóp...

los montes, valles y altiplanos de Ecuador, Perú y Bolivia y “Nezahualcóyotl y Tecayehuatzin”: sueño por el valle de México guiado
por el diálogo de dos montes.

18 Malohe, la voz poética, construye este apartado en contrapunto con las percepciones del mundo de la cultura kággaba y dene
estas escrituras como “frutos cultivados en los encuentros con mis amigos Kogui” (61). Según se aclara en Encuentros…, Nujuei (o
Nuhué) es una casa de reuniones y de asambleas, solo para hombres (35).

19 En el trabajo de investigación “Hacia una lectura ecocrítica de la literatura wayuu”, Lubo Vacca (2021) asocia esta apertura
de los escuchas del poema “Palabra 3” con una cultura de la hospitalidad en la que incursiona esta poética de López-Hernández
(Malohe). Esta cultura de la hospitalidad, en la poesía, se entiende con Roberto Forns-Broggi (1998) como una respuesta a la
ilimitada capacidad de hospedar el mundo. En “Palabra 3”, los escuchas del mamo terminan por hospedar la vida del Murúa, esto
es, recibir el espíritu del pájaro.

20 La imagen de la “sonrisa circular” metaforiza a lo largo de la poesía de Miguel Ángel López-Hernández (Vito Apüshana/
Malohe) la interdependencia fundamental en el universo. Así, en el poema “De un alaüla de Toolünare”, Apüshana (2010) recurre
nuevamente a esta imagen para metaforizar la dependencia del humano a otros seres y espacios del cosmos: “Talhua, alaüla de
Toolünare, nos ha contado/ que también provenimos de otros mundos… […] que nuestra sonrisa se extiende en otros labios/ más
allá de esta orilla de la mar” (6).

21 El término actuar-pensar lo tomamos del inglés inking-acting que Duchesne-Winter (2019) explica como parte del
antropomorsmo amerindio en el que todos los seres están envueltos (27). Este pensar-actuar no es una facultad exclusiva del Homo
Sapiens, sino que es también es propia de un conjunto ilimitado de seres que intervienen en el cosmos.

22  Duchesne-Winter, en su libro Plant eory in Amazonian Literature (2019), expone un episodio mítico del pueblo desana
en el que el primer humano que viene al mundo no le precede un mundo natural, sino que este mundo natural se crea a partir de
elementos manufacturados como el mambe (coca tostada y en polvo), casabe (yuca prensada y molida), cigarros de tabaco, entre
otros. En estos mitos amazónicos, dice Duchesne-Winter, “La naturaleza no necesariamente precede a la cultura: forma parte de
la cultura [nature does not necessarily precede culture, given that it is just an aspect of culture]” (18; traducción propia).

23 “e empirical verications of the biological sciences regarding the perceptual, communicational, and intellective capacities
of plants (and animals) do not determine the conceptual and practical relevance of this relational dynamic for those who live and
think that way. Plant lives matter, in sum, because of the incomparable spiritual persona that is consubstantial to their multiple
connections with what Favaron calls ‘suprasensible’ worlds”.

24 Eduardo Kohn (2022), en su trabajo How Forest ink, adopta la expresión “volverse del mundo” de otra en inglés, becoming
worldly, de Donna Haraway. Dice Kohn: “Adopto la expresión ‘volverse del mundo’ (becoming worldly) de Donna Haraway (ver
Haraway 2008, 3, 35, 41) para evocar la posibilidad de habitar mundos emergentes sin precedentes y más esperanzados a través
de la práctica de prestar atención a aquellos seres —humanos y no humanos— que, de tantas maneras distintas, están más allá de
nosotros” (308).

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar: Moreno Herrera, Francy Liliana y Omar Eliecer Lubo Vacca. “Asomos a las plantas en la poesía
de Miguel Ángel López-Hernández (Vito Apüshana/Malohe)”. Cuadernos de Literatura, vol. 29, 2025, htt
ps://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.appm

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.appm
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.appm



