
Artículos

Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie *

Vegetal Matrices in Leonor Courtoisie’s Irse yendo

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.eviy

Recibido: 15 diciembre 2023 
Aceptado: 16 mayo 2024 

Publicado: 11 septiembre 2025

Allison Mackey a
Universidad de la República, Uruguay, y University 
of the Free State, Sudáfrica
allison.mackey@ce.edu.uy
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9724-2329

Resumen:
El presente estudio toma un enfoque posantropocéntrico para leer la primera novela de la dramaturga uruguaya Leonor Courtoisie, 
con atención al papel que desempeñan las formas narrativas en la conguración de nuestra imaginación del mundo en el siglo XXI. 
Irse yendo está atravesada por un rico campo intertextual en torno a la gura del árbol y otras formas de vida vegetal. Esta red de 
asociaciones nos invita a realizar una lectura biocéntrica de la novela, ya que no es solamente gurativa, sino que tiene raíces y ramas 
que se extienden desde la cción hacia la vida personal y artística de la escritora. Al situar la obra dentro de un linaje especícamente 
femenino de aliación vegetal-literaria, un enfoque en la textualidad vegetal de la novela revela que —paralelo a la trama sobre la 
vida íntima de una familia— existe una crítica implícita de modelos dominantes y que, a través de esta crítica, sugiere que podría 
haber otras formas de habitar el mundo.
Palabras clave: narrativa uruguaya, giro vegetal, árboles literarios, procesos urbanísticos en la literatura.

Abstract:

is paper takes a post-anthropocentric approach to the rst novel published by Uruguayan playwright Leonor Courtoisie, paying 
attention to the role that narrative form plays in shaping our imagination of the world in the 21st century. Irse yendo is crisscrossed 
by a rich intertextual eld around the gure of the tree and other vegetal forms of life. is network of associations invites a 
biocentric reading of the novel since it is not only gurative, but has roots and branches that extend from ction to the personal 
and artistic life of the writer. Situating the text within a specically female lineage of literary affiliation, an emphasis on the vegetal 
textuality of the novel reveals that parallel to the plot about the intimate life of a family there is an implicit criticism of dominant 
models, as well as the suggestion that it might be possible to imagine other ways of inhabiting the world.
Keywords: Uruguayan Narrative, Vegetal Turn, Literary Trees, Gentrication in Literature.

Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie

Somos sujetos biopolíticos en una era que interviene no sólo en nuestra alma humana y
animal (racionalidad, subjetivación, percepción, disciplina)
sino también en nuestra alma vegetal, en los reinos de la nutrición, del crecimiento y de
la descomposición.
Catriona Sandilands, “Vegetate” (21)1

La idea de verde es la necesidad de estar con.2
Gillian Osborne, “Of the Eccho in Green” (2021)

En los últimos años, se ha visto un verdadero florecimiento de la publicación de “ficciones 
antropocénicas” (Trexler) en América Latina, una nueva ola de obras de ficción que reflejan cierta 
autoconciencia de estar viviendo un momento bisagra en la historia del planeta.3 A pesar de que no parece 
una obra de contenido explícitamente ambiental, por lo menos a primera vista, propongo leer la primera 
novela de la dramaturga uruguaya Leonor Courtoisie pensando en el papel que desempeñan las formas 
narrativas en la configuración de nuestra imaginación del mundo en el siglo XXI. El presente estudio toma 

Notas de autor

aAutora de correspondencia. Correo electrónico: allison.mackey@ce.edu.uy

https://orcid.org/0000-0001-9724-2329
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.eviy


Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

un enfoque posantropocéntrico en sintonía con el “giro vegetal” de las últimas décadas, para demostrar 
cómo, en las palabras de Gagliano et al., la “textualidad vegetal siempre surge en relación dinámica con la 
ora viva y real. Por lo tanto, el discurso literario, incluso en su forma más metafórica, está necesariamente en 
deuda con el ser material de lo vegetal” (xvi, énfasis en el original).4 El concepto de textualidad en los 
estudios literarios se reere a un conjunto de atributos que construyen un texto (la calidad o el uso del 
lenguaje característico de las obras escritas en contraposición al uso hablado: principalmente, la coherencia 
y la cohesión que hacen que los lectores entiendan un texto). Como materialidad vegetal, los árboles 
literalmente proporcionan las supercies de inscripción —ya que, al n y al cabo, siguen siendo la base 
material del producto que sostenemos en nuestras manos (por lo menos, la versión de papel y tinta)—.

Este trabajo propone vislumbrar la textualidad vegetal en la red de asociaciones en torno a los árboles y 
plantas en la obra de Courtoisie, dejando en evidencia un entramado vegetal textual. Un enfoque que 
centra la atención en la materialidad de la relación humano-vegetal nos permite realizar una lectura especí
camente biocéntrica del texto. En contraposición al antropocentrismo, el biocentrismo es una perspectiva 
ética surgida en las últimas décadas del siglo XX que sostiene que todas las formas de vida tienen valor 
intrínseco y merecen igual consideración y así reivindica lo viviente y lo animado no humano. Enfocar un 
lente biocéntrico sobre la materialidad de lo vegetal en Irse yendo permite vislumbrar cómo forma parte 
integral del signicado la novela. Además, nos ayuda a visibilizar la participación activa de fuerzas no 
humanas en nuestras vidas, lo que Jane Bennett ha llamado el “poder de las cosas” (2010).

En entrevistas, Courtoisie ha explícitamente reivindicado lo material señalando su intención de 
descentralizar lo humano para dejar lugar para la fuerza vital del mundo material, admitiendo que hay algo 
del “vínculo […] con cosas que no sean personas”, “cotidianidades” como “Peñarol o el mantel de TNT”, que 
le fascina (citada en Bordaberry). Más concretamente, en el proceso de escritura de Irse yendo, ha dicho que 
“primero está la imagen [del árbol] y después está la obra” (citada en Bordaberry). El árbol es un ficus 
elástica, también conocido como gomero de indias, que crecía en el patio interno de su casa. Según 
Courtoisie, solamente después de esa primera imagen generadora vinieron todos los otros “símbolos o la 
simbología que tenga el árbol” (citada en Bordaberry). Presionada a cortar el árbol para aliviar la depresión 
de su madre, Courtoisie armó una obra de teatro en su casa en 2019, llamada Casi sin pedir permiso, con la 
tala del árbol como parte integral de la función nal. Luego, el mismo gomero es resucitado, esta vez de 
maneraccionalizada, dentro de su novela Irse yendo:

Las raíces están destruyendo los cimientos de la casa. Dice mi madre que si no cortamos el árbol, se mata. Hay demasiada
humedad, eso la deprime. […] El gomero levantó las baldosas naranjas ahora verdes musgo quebradas del patio por un
ecosistema que produce su clorola intensa entre las paredes grises carcomidas que sostienen el fondo de una casa de una
familia que ya no es. (Courtoisie 7)

En un ejercicio de verosimilitud que prueba los límites de la autocción, en la novela, la narradora también
arma una obra de teatro en su casa con el n de talar el árbol en la última función. La idea inicial es que
sea Macbeth, una obra de Shakespeare en la que los árboles se trasladan de un lugar a otro. A pesar de
que la autora ha sido cautelosa acerca de revelar sus inuencias literarias (Ferreira, “La incomprensión”), la
novela está atravesada por un rico campo intertextual, internacional e interdisciplinario en torno a la gura
del árbol. De esta manera, se sitúa dentro de una tradición literaria universal, pero con una intervención
muy especícamente montevideana que da cuenta de conictos entre el desarrollo económico y los nes
comunitarios en una ciudad que se encuentra en pleno proceso de metamorfosis urbanístico. Entre la
“gentricación” (113) de la ciudad y los “megaproyectos edilicios” (49), la narradora lamenta que “están
desapareciendo la ciudad en la que nací” (39). La ciudad de Montevideo y sus lugares característicos son
nombrados especícamente y ocupan un lugar destacado en esta novela.

La expresión plant blindness (‘ceguera vegetal’) fue acuñada por los botánicos James H. Wandersee y
Elisabeth Schussler en el año 1999. Leer desde el punto de partida de cómo la materialidad del árbol aparece



Allison Mackey. Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie 

en las funciones narrativas de novela ofrece una ventana desde la cual podemos cuestionar la ceguera vegetal, 
entendida como un sesgo cognitivo que se basa en la tendencia de no prestar atención a estos seres de quienes 
depende toda la vida. Al mismo tiempo, tiene el potencial de abrir un espacio o puente hacia discusiones 
ontológicas sobre los árboles.

Catriona Sandilands argumenta que, ya desde la clasicación jerárquica de las formas de vida de Aristóteles, 
lo vegetal está relegado al fondo de nuestras concepciones modernas de cognición y agenciamiento. A pesar 
de contar con agencia propia, la forma de actuar vegetal —o sea, vegetar— es caracterizada como acción 
“pasiva” que carece de cognición. Sandilands nota una tendencia de emplear descriptores vegetales para referir 
a una falta de vitalidad y “degradar la forma de vivir que vegeta en el proceso de defender el razonamiento, 
la reexión y la comprensión” activa (18-19). Sin embargo, si no fuera por los árboles, todas las grandes 
“civilizaciones” históricas y actuales no existirían (Perlin). La fantasía humana de una subjetividad autónoma 
y racional no contaminada por lo material ha sido la cosmovisión motora detrás de esfuerzos coloniales y 
de la modernidad biopolítica: el impulso de limpiar, de erradicar, también de controlar e imponer orden, 
para dar forma a los límites de lo cultivado y lo salvaje para administrar la vida. Desde los estudios críticos 
de las plantas, se ha desaado la tendencia a ver las plantas como meros objetos que, en el peor de los casos, 
se interponen en el camino de la civilización y, en el mejor de los casos, son considerados como recursos 
apreciados y explotables. Una lectura biocéntrica enfrenta el desafío de rescatar la vida vegetal de su papel 
como “trasfondo cultural” (Aloi xxiii) y reconocer que el signicado es construido “a través de relaciones 
espaciales compartidas por actantes” —humanos, plantas, animales— “y por las leyes culturales y dinámicas

de poder inscritas en tales espacializaciones” (xxiii). 
 5

Dentro de las tradiciones críticas latinoamericanas, una variedad de autores han dialogado con el giro 
botánico reciente, una formación interdisciplinaria que desafía la ceguera vegetal, precisamente señalando 
cómo las plantas, los árboles, los bosques y otros seres vegetales subyacen a la política espacial, por ejemplo, 
el concepto del “despaisamiento” de Andermann (2018); el trabajo de González Arango sobre “las memorias 
volcánicas de las plantas” (2021); el estudio de Uriarte sobre el papel de la “deserticación” en proyectos 
modernos de consolidación estatal (2020); el pensamiento amazónico con la vida vegetal en Duchesne 
Winter (2019); los estudios sobre los vínculos horizontales con organismos no humanos de la artista 
Ana Laura Cantera (2022), y la etnografía vegetal de Leticia Durand (2022). Todos estos críticos llaman 
la atención sobre los entramados vegetal-humanos que nos sostienen, desde perspectivas especícamente 
latinoamericanas.

Dentro de la tradición literaria rioplatense, parece haber una anidad por los árboles, por ejemplo, en 
1926 Borges observaba que, en comparación con “la geometría urbana” o el “inmenso vacío de la 
pampa” en la literatura de Buenos Aires, el “estilo mismo” de la poesía uruguaya “arborece y es hasta 
excesiva su fronda […] duro surtidor e inagotable vivacidad de la tierra […] uno de los dioses lares que en la 
poesía de los uruguayos preside” (Borges citado en Rodríguez Monegal 267).  6   Para este trabajo, me 
interesa especialmente situar a la obra de Courtoisie dentro de un linaje de aliación vegetal en escritoras de 
tradición literaria rioplatense que resuena en las palabras de la poeta uruguaya Marosa di Giorgio: “Un 
día en el jardín, de pronto, me emparenté con la magnolia” (citada en Giglio). Como muestra de lo 
anterior, en dos cuentos de la escritora argentina Silvina Ocampo, “Sábanas de tierra” y “Hombre animal 
enredadera”, un hombre es incorporado al reino vegetal: en el primero, el hombre pierde sus 
características humanas para enraizarse en la tierra y, en el segundo, la narración en primera persona es 
usurpada por una planta. Después de citar textualmente las palabras de Rubén Darío, “dichoso el árbol 
que es apenas sensitivo”, el narrador de “Hombres animales enredaderas” pierde el control de su propia 
narración al mismo tiempo que pierde control de su cuerpo:

Ahora raras veces me despierto sin que haya tejido alguna trenza alrededor de mi brazo o de mi pierna. Ayer no más, se
trepó a mi cuello. Me fastidió un poco. No es que me diera miedo, ni siquiera cuando se me enroscó alrededor de la lengua.
Recuerdo que al soñar grité y abrí imprudentemente la boca. Es extraño. Nunca pensé que una enredadera podía introducirse
tan fácilmente adentro de mi boca. (Ocampo 120-121)



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

En clave del horror corporal, estos hombres pierden su humanidad metamorfoseando a un “estado vegetal 
como una suerte de letargo, sueño o muerte” (Vélez García), pero sin invertir la jerarquía humano activo/
vegetal pasivo, porque la sensación siniestra para el lector vendría precisamente de una falta de control y 
autonomía de movimiento. Vélez García sugiere que las visiones fantásticas de Ocampo revelan “las pulsiones 
reprimidas en la cultura occidental por el racionalismo o el tedio”, y demuestran una conexión entre la ecofobia 
y la dominación de la naturaleza feminizada. Es especialmente interesante que, junto con la transformación 
de hombre a planta, viene una transformación de género de la voz narrativa, de masculino a femenino. Por 
“ecofobia” me reero al odio irracional y sin fundamento del mundo natural que puede incluir el miedo, el 
desprecio, la indiferencia o la falta de atención (o alguna combinación de estos) hacia la naturaleza, y que 
nació “en el momento […] de la historia que nos da el imperativo de controlar todo lo que vive” (Estok 208). 
La ecofobia está, por ende, inextricablemente conectada con ansiedades humanas sobre el control y dominio 
de su entorno.

Vegetar, como verbo, se entiende de manera muy distinta dependiendo si es aplicado a la vida animal o la 
vida vegetal. Generalmente hablando, un ser humano en un estado vegetativo ha caído en una inconsciencia 
completa en la que solo se mantienen las funciones automáticas del cerebro; mientras que, etimológicamente, 
la palabra vegetal deviene del latín vegetare y tiene la connotación de vigor y crecimiento activo en vez 
de pasividad. En parte, estas continuidades y diferencias percibidas en las agencias de las vidas animales 
y vegetales se pueden explicar por la descripción muy útil que hace Keetley en su exposición sobre las 
seis tesis que explican por qué las plantas nos parecen tan amenazadoras en la cción y el cine de terror 
vegetal. Una de las tesis de Keetley es que existe una aparente contradicción entre el “arraigo espacial” de las 
plantas y su “crecimiento salvaje y sin propósito” (13). Por cierto, la “proliferación salvaje y potencialmente 
indomable” (14) de lo vegetal es lo que provoca una sensación de amenaza en los cuentos de Ocampo. El 
miedo se produce precisamente cuando las plantas nalmente se escapan de los connes de un crecimiento 
controlado y entran en nuestro campo de visión, amenazantemente activa en su propagación sin rumbo y sin 
razón.

Lejos de carecer de intencionalidad, sin embargo, avances de investigación en las ciencias botánicas 
demuestran que las plantas tienen sentidos e inteligencia, efectivamente comunicándose entre sí. 
Las plantas son agentes de múltiples voces, recuerdan y toman decisiones. Particularmente, estudios 
sobre el comportamiento de los árboles —como   La vida secreta de los árboles de Peter Wohlleben o   En 
busca del árbol madre de Suzanne Simard— han desmentido ese “apenas sensitivo” de Ruben Darío para 
sugerir que, por el contrario, la vida social de los árboles representa un orecimiento de comunicación 
activa. Entonces, siguiendo la distinción que hacen Gagliano et al  ., entre el lenguaje “extrínseco” e 
“intrínseco” de las plantas, busco considerar qué pasaría si tratáramos “de escuchar lo que […] nos dicen 
[las plantas] en sus propios modos de expresión” (xviii), algo que los autores caracterizan como 
intrínseco.7 ¿Qué pasaría si realmente prestáramos atención a estas formas de vida con las cuales hemos 
coconstituido el mundo?

El papel del árbol en el proceso de transformación de la narradora de Irse yendo nos invita a reconocer 
conexiones bidireccionales entre especies. Más allá de la competencia inherente en las interacciones biológicas
—”incluso los árboles están sometidos a la lucha por la supervivencia que practican miembros de todas las 
especies” (Vitale 279)— leer esta novela prestando atención a otras características intrínsecas de las formas de 
vida vegetales —es decir, “lo que […] nos dicen [las plantas] en sus propios modos de expresión” (xviii)— 
también puede revelar modelos menos individualistas de colaboración e intercambio intergeneracional. 
Cuando dejamos que sus formas de habitar entren en nuestro campo de visión, se abre todo un mundo 
desconocido en el cual los árboles tienen vidas complejas, intensamente interrelacionadas entre sí y con otras 
formas de vida, y forman redes de ayuda mutua y comunicación. Un enfoque biocéntrico nos revela vínculos 
interespecie horizontales que invitan a repensar la competencia entre individuos como principal interacción 
biológica relevante para la ecología y la evolución. Seguir los hilos y textualidades vegetales no solo nos invita a 
reconocer una profunda crítica implícita de modelos dominantes de desarrollo, sino que, a través de esta



Allison Mackey. Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie 

crítica, sugiere que podría haber otras formas de habitar y relacionarse con y en el mundo, incluso formas 
menos propensas a apuntalar sistemas de explotación.

Textualidad vegetal: la materialidad vital de las cosas

En mi casa lo más importante siempre fue la casa, más que las personas.
Leonor Courtoisie, Irse Yendo (107)

Contra la sensación de que a “nadie le importa el valor del alma de las cosas” (Courtoisie 117), la 
narradora sin nombre de Irse yendo busca reivindicar el mundo de la materia, de alguna manera llamando la 
atención sobre el antropocentrismo de nuestras formas de orientarnos en el mundo. Sin embargo, lejos de ser 
una simple “exaltación de los objetos” por encima de las personas (Bordaberry), lo que el texto deja en 
evidencia es que la “decadencia de los objetos reeja lo que tenemos adentro las personas que habitamos la 
casa. Somos seres con espíritus de plástico, basura y papeles viejos” (Courtoisie 103).8 La transformación 
afectiva de la protagonista implica abrir una brecha en su muralla emocional —el perímetro del cual es 
protegido ferozmente con su tono irónico y carácter irascible— y admitir su conexión con los demás y con 
un mundo en decadencia.

Su tono burlón falla solo cuando habla de manera muy seriamente sobre hechizos o superstición: “Para 
incidir psíquicamente en seres humanos, plantas y animales, se deben utilizar hojas de gomero recogidas de 
un árbol maduro visualizando al destinatario en los pensamientos” (Courtoisie 101). Reiteradas referencias 
a la obra escocesa nos invitan a asociar al gomero con la tradición teatral, “Shakespeare y las brujas de 
Macbeth y la mala suerte y la remil concha de mi madre” (119). La experiencia del aborto espontáneo 
resuena con lagura de Lady Macbeth que “se te lleva los hijos” (110). A su vez, su propio útero expulsivo es 
un espejo de la casa que la está “echando desde hace más de un año” (97).9 En la obra de Shakespeare, solo 
cuando los árboles del bosque de Birnam se trasladan a Dunsinane Hill —contra toda lógica y razón— 
Macbeth se da cuenta de que se ha cumplido la predicción de las brujas. El n de Macbeth deja en evidencia 
cómo la comprensión racional del mundo ha desplazado modelos sociales más antiguos y así revela 
nuestros sesgos modernos en torno al poder de acción del mundo natural.

La narradora insiste que “el gomero da mala suerte, yo ya lo sabía, está en todos lados, está en internet y se 
lo dije a mi madre mil veces pero a mí nadie me cree y nadie me escucha” (Courtoisie 92). Una búsqueda 
rápida en Google delata que, al contrario, el ficus simboliza buena fortuna, abundancia, sabiduría e 
iluminación, además de representar a la fertilidad y continuidad de los ciclos de la vida. Sin embargo, la 
insistencia de la narradora de creer en la mala suerte de los gomeros va de la mano con su resistencia a la 
felicidad social obligatoria. “Desilusionada desde el nacimiento” la narradora nunca pudo “dejar de 
putear” (102, 98). El uso de este verbo transitivo para referir al acto de insultar remite a otra asociación con 
el ficus, especícamente el uso despectivo de “higo”: tanto en Shakespeare como en la España de la 
modernidad temprana, la expresión “dar la higa” se refería a un gesto indecente de procedencia antigua, que 
se realiza poniendo el pulgar entre dos dedos o dentro de la boca.

Su reticencia a tomar cualquier decisión en la vida se extiende a la indecisión de cortar el árbol a pesar de la 
insistencia de su madre, lo cual hace eco a la protagonista deprimida de La campana de cristal de Sylvia Plath 
(1963). En esta novela, también hay una relación entre un ficus (esta vez una higuera) y una narradora aigida 
por la necesidad de tomar una decisión. La protagonista está abrumada por el futuro que se desarrolla frente a 
ella y, en una escena en la que se imagina frente a un gran árbol metafórico, se desmorona mentalmente bajo el 
peso, tanto de posibilidades como de expectativas: “Me vi sentada en la horma de la higuera, muriéndome de 
hambre, sólo porque no podía decidir cuál de los higos elegiría. Quería todos y cada uno de ellos, pero elegir 
uno signicaba perder a todos los demás” (Plath 73).10 La narradora de Irse yendo se enfrenta a una crisis 
similar de concreción: “La obra que no fui a ver” o “las excusas dichas”, todo demuestran que “repetir modelos



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

es una forma obtusa de seguir contando las mismas historias” (Courtoisie 46, 60). Sin embargo, mientras 
que la condición mental de la narradora de Plath se deteriora a través de sus interacciones con los demás, la 
narradora de Irse yendo solo puede salir de su aislamiento miserable lidiando con sus confusas relaciones con 
el resto de sus redes (cercanos y lejanos) de parentesco.11

Vale recordar que tanto para Courtoisie como para la narradora de su novela, el ficus no es solo 
metafórico, sino que es un árbol material muy especíco. La gura central de la novela tiene raíces y ramas 
que se extienden desde la cción hacia la vida real —personal y artística— de la escritora. La vista del árbol 
que la inspiró a escribir su novela solo se veía desde una perspectiva muy especíca dentro de la casa de 
Courtoisie. Luegoccionalizada dentro de la novela, la narradora describe esta vista de la siguiente manera:

Por mucho tiempo creí que era imposible extrañar lo que uno transita, pero hoy encontré el instante exacto de la nostalgia
en la casa de abajo, hay un lugar donde sentarse a contemplar la inmensidad del árbol. La descripción literaria es inviable,
porque por más que presenciar la innitud de cualquier árbol pueda percibirse similar, cuando uno se sienta en un sillón a
determinada altura del suelo, levanta la mirada al enorme ventanal y sigue con los ojos el tronco grueso que corta la puerta
en diagonal y las ramas que suben hacia el cielo, se detiene el tiempo. (8)

   Por un lado, este pasaje resuena con la idea de la solastalgia, una suerte de nostalgia que se siente cuando 
todavía se está en el hogar, pero el entorno (del hogar ambiental) está cambiando de manera angustiante 
(Albrecht et al.).12 La novela se presenta en gran parte como un lamento por los cambios urbanísticos en 
Montevideo, pero se focaliza desde el espacio íntimo de una casa de familia. Invitando al público dentro de 
su casa para ver la obra (y para ver el árbol antes de cortarlo), Courtoisie comparte su sensación de pérdida, 
de alguna manera convirtiendo al público en testigos afectivos. En lo que a la novela se reere, la mención 
explícita a la descripción literaria nos invita a interpretarlo como instancia de écasis: un recurso literario en 
el que una descripción en palabras de una obra de arte que es tan expresiva que el lector puede imaginarla en 
detalle. Cabe mencionar que otra fuente inspiradora para Courtoisie proviene del mundo de las artes plásticas: 
un libro sobre el impresionismo de Monet que, a la vez, le hizo acordar a esa vista muy particular del árbol 
en su casa: “Si vos estás cerca, ves una mancha. Si te distanciás, podés ver un nenúfar. Pero si vos estás cerca y 
entrecerrás los ojos, podés ver también el cuadro” (citada en Bordaberry). Más que una simple descripción 
de un objeto visual, entonces, la descripción detallada del árbol —obra maestra de la naturaleza a punto de 
ser talada— nos invita a cambiar nuestra forma de mirar el mundo de la materia y nuestra relación con 
él. A pesar de que “la descripción literaria es inviable” (8), el regreso del árbol y sus asociaciones simbólicas a 
lo largo del texto nos presenta con una impresión que —entrecerrando los ojos un poquito— nos invita a 
leer más cuidadosamente su textualidad vegetal.
  La descripción del gomero que “levantó las baldosas naranjas ahora verdes musgo quebradas del 
patio” (Courtoisie 7) recuerda también el cuento “El árbol” de María Luisa Bombal, en el cual las raíces de 
un gomero “levantaban las baldosas de la acera” de la calle.13 En ambas obras, el acto de pararse a contemplar 
visualmente el gomero alimenta y protege la imaginación de la protagonista: en Bombal, el vestidor desde el 
cual Brígida contempla el gomero le permite “[reconstruir] su identidad como mujer fuera del espacio 
racional” (Ferreira, “Apuntes” 208), en un espacio alineado con la naturaleza. En ambos textos, también, al 
cortar el árbol se produce un cambio de perspectiva. En el cuento de Bombal, el árbol se encuentra afuera de 
la casa y la “comisión de vecinos” decide talarlo con un hacha para proteger la vereda pública. Al quitar lo 
que la protegía (y a su vez, prevenía su participación en) del espacio público de la calle, la protagonista se ve 
forzada a confrontar la cruda realidad de estar atrapada en un matrimonio sin amor y sin posibilidades de 
crecer. En el caso de Irse yendo, el árbol se encuentra en el interior de la casa y es la narradora quien se encarga 
de cortarlo: “Si me dan a elegir entre la muerte de mi madre y el corte del árbol, prefiero a mi madre 
viva” (Courtoisie 8). Cabe destacar que en ambos relatos la “claridad” solo es posible gracias al “vacío” que 
deja el árbol (119).14



Allison Mackey. Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie 

Es más, la narradora de Irse yendo no solo decide cortar el gomero en su casa, sino que (en una sección 
apropiadamente llamada “Horizontes”) dice querer “cortar todos los árboles de la calle principal cuando las 
personas estén durmiendo. Que despierten y no exista más la sombra” (Courtoisie 126). Más que una 
simple declaración de ecocidio, se puede interpretar este deseo en el contexto de “afectos disidentes” que 
propone Nicole Seymour (13). El mal humor de la narradora está enmascarando una profunda angustia por 
una serie de desconexiones que no puede superar. No obstante, entendido como un afecto negativo que 
puede ser paradójicamente productivo, el uso retórico de ironía en esta novela se puede leer en el contexto 
de lo que Peter Wohlleben encuentra “más sorprendente” de la vida de los árboles: “lo sociales que son,” 
cuidándose los “unos a otros,” en el bosque, “a veces incluso hasta el punto de nutrir el tocón durante siglos 
después de su tala, alimentándose con azúcares y otros nutrientes, manteniéndolo así vivo” (vii).15 Tras 
considerar el comportamiento altruista de los árboles, podemos reconocer una preocupación por la 
importancia de los procesos colectivos más que la identidad individual. Estos son procesos multiespecies 
que ocurren en escalas de tiempo mucho más allá de las humanas. La narradora se aferra a la casa por un 
lapso que es socialmente inaceptable —“ser desubicada es tener treinta años y seguir viviendo en la casa 
de tu madre” (55)—, pero el hecho de que este desubique pueda aplicar de igual manera a su madre 
deja en evidencia las redes de asociaciones entre su abuela, su madre y sí misma: “La casa es mi abuela y ahora 
que mi abuela murió la casa está muerta” (Courtoisie 36). A su vez, las “raíces” del árbol se conectan con “el 
árbol genealógico de mi familia” y el deseo de “encontrar los orígenes” (93, 109).16

Sin embargo, más allá del enfoque en la vida íntima de una familia, orientarnos hacia la textualidad 
vegetal de la novela nos permite relacionar la comparación genealógica entre el árbol y la protagonista con el 
paralelo que construye Courtoisie entre la vida familiar y una crítica mucho más amplia hacia la sociedad, 
de manera que se destaca precisamente la necesidad de encontrar claridad a través de la distancia, en un 
reconocimiento de lazos y de herencias que incluso van más allá de la especie humana. Es una analogía 
genealógica que sirve para señalar ansiedades en torno a la extinción colectiva, que, en el caso de la 
narradora, se extiende desde la extinción de sus propias raíces hasta la extinción de la ciudad tal cual la 
conoce.

Matrices y entramados: viendo el bosque a pesar de lo árboles

En mis diarios aparece el campo constantemente.
Leonor Courtoisie, Irse Yendo (126)

Courtoisie ha mencionado otra inuencia en su obra desde el campo de las artes plásticas:  Los juegos en
el bosque (2016) de la artista uruguaya Claudia Anselmi. En la página web de la instalación, la artista cita las
palabras de José Ortega y Gasset:

Los árboles no dejan ver el bosque, y gracias a que es así, en efecto el bosque existe. La misión de los árboles patentes es
hacer latente el resto de ellos, y solo cuando nos damos perfecta cuenta de que el paisaje visible está ocultando otros paisajes
invisibles nos sentimos dentro de un bosque.

Al ver esta instalación, a Courtoisie le llamó la atención como, “al atravesar un bosque los puntos de vista
se multiplican” (citada en del Vigo). El modismo no poder ver el bosque por culpa de los árboles es utilizado
para describir a alguien que está demasiado embarrado en los detalles de un problema para poder resolverlo;
los árboles representan los pequeños detalles, mientras que el bosque representa el contexto más amplio de la
situación. Así está la protagonista de Irse yendo, ensimismada al punto de no poder conectarse con los otros
miembros de su familia. Esta familia desenraizada se comunica a través de un grupo de WhatsApp que se
llama, apropiadamente, “La casa del árbol caído” (Courtoisie 34).



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Al trazar la materialidad de lo vegetal a lo largo de esta novela fragmentada, episódica, se puede ver una 
asociación entre la historia íntima de una familia disfuncional y estructuras sociales y económicas que no 
solo nos separan unos de los otros en unidades solipsistas, perdiendo así todo sentido de lo comunal, 
sino que también presumen una separación, clara y antagónica, entre los mundos humano y no humano. El 
árbol que rompe las baldosas del patio interno de la propiedad privada de la familia de la narradora actúa a 
la vez como “el pulmón de la cuadra y ocupa un punto medio en la manzana” (Courtoisie 7). Desde un 
punto de vista ecológico, un árbol solitario podría estar encerrado dentro del patio de una casa de familia, 
pero está a la vez conectado con otros árboles —y por extensión con otras redes multiespecies— por debajo 
de la tierra a través de redes micorrízicas y por vía aérea en un proceso conocido como “señalización 
volátil” (Baldwin et al.). Ampliando el lente para vislumbrar cómo la historia de la familia va en paralelo 
con procesos urbanísticos, la novela lamenta la pérdida de “vínculos” entre vecinos (Courtoisie 68) y 
captura vívidamente la realidad urbana de Montevideo bajo presión por los usos del suelo. La novela se 
ambienta exclusivamente en el centro urbano en plenos procesos de gentricación, repleto de proyectos de 
construcción de edicios que desplazan a los viejos barrios; no obstante, de todos modos, lo rural se 
entromete en la novela de forma oblicua: “En mis diarios aparece el campo constantemente” (126) dice la 
narradora.17 La novela nunca llega a salir de la ciudad y mantiene el campo al margen, como un espacio de 
posibilidad futura.

Sin embargo, además de la gura del árbol, hay otra forma de vida vegetal explícitamente vinculada con el 
campo que se cuela en esta narrativa, pero casi pasa desapercibida precisamente por su cotidianidad: uno de 
los vegetales más consumidos en Uruguay es la patata (o “papa”), una planta que se hibridiza 
intensivamente, se altera genéticamente, se controla a escala masiva y se patentan sus capacidades especí
cas.18 Originaria de la región de las Andes, de ahí se propaga por el mundo entero a raíz del intercambio 
colombino, la papa resulta ser una gura interesante para contemplar una serie de desconexiones 
históricas entre personas —y entre las personas y la tierra— tan características de nuestra época, quizás 
mejor conceptualizado como Plantacionoceno, como lo hacen Donna Haraway y Anna Tsing. Hay una 
sección de la novela en la cual la narradora comenta que, dentro de los megaedicios repletos de 
“monoambientes” hay “jóvenes ingenieros de veinticinco años que le piden a una empresa extranjera que les 
traiga la comida del bar de la esquina y no lo dejan propina al venezolano que les trae su porción de 
fritas” (Courtoisie 89). Esto señala un mercado global en el cual reina la precarización laboral y dentro del 
cual Courtoisie se incluye como escritora (54, 72). Luego, la narradora intenta disimular sus celos al estar 
excluida de la cena de papas fritas durante la visita de “La Vero” (89), una íntima amiga de la madre:

Igual eran de bolsa, papas de bolsa, papas congeladas, nadie puede ser demasiado feliz comiendo papas congeladas en una
bolsa [...] aunque quieran demostrar que son personas felices comiendo papas fritas en el fondo no están felices porque las
personas felices compran papas que salen de la tierra que personas cosechan, limpian y ponen en canastos que se distribuyen
en camiones y se compran en verdulerías para lavar una vez más, pelar, cortar, hervir aceite y fritar. Lo normal que hace una
persona feliz y sana y no una persona infeliz que se junta a comer papas fritas congeladas. (90)

Cito extensivamente para vislumbrar cómo se esconde, detrás de una postura de esnobismo 
gastronómico, una vinculación estrecha entre el malestar afectivo de las sociedades de conveniencia y una 
profunda preocupación por la desconexión de la tierra productiva de alimentos. La acumulación capitalista 
no es posible sin el abuso intensivo del mundo vegetal, una relación biopolítica de la cual formamos parte. 
La desaprobación culinaria de la narradora de las papas fritas congeladas que come su madre deja a la vista la 
pérdida de seguridad alimentaria en un mundo globalizado, donde la comida viaja miles de kilómetros para 
ser consumida por personas que nada tienen que ver con su producción.19 En clave humorística, la 
narradora insiste en que las personas “felices”, “sanas” y “normales” comen papas fritas que vienen de la 
tierra en vez de la góndola de alimentos de conveniencia congelados. 
   El juego de palabras que remite a versos infantiles en torno a las “papas fritas” y “felices” en esta sección de 
la novela nos invita a parar a pensar en este humilde vegetal: ¿podemos decir que produce una textualidad



Allison Mackey. Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie 

vegetal similar a la del árbol? Por cierto, la papa es una materialidad tan cotidiana, pero a la vez tan disociada 
de la materialidad de sus condiciones de propagación, dentro de la cultura uruguaya, que es interesante notar 
su aparición de manera reiterativa en la novela. Se podría sugerir que incluso la forma de crecimiento de la 
planta de la papa (Solanum tuberosum) puede ayudar a repensar la situación familiar de la narradora: por más 
que las papas cosechadas parecen ser unidades atómicas individuales, en realidad han crecido interconectadas 
bajo la tierra en un sistema no visible. De una papa semillero —conocida como papa “madre”— se desprenden 
distintos tallos subterráneos que se espesan para formar una cantidad de tubérculos cerca de la supercie del 
suelo. Al nal del ciclo de crecimiento, cuando las hojas y los tallos de la planta mueren, los nuevos tubérculos 
se desprenden de sus estolones. Este es un modelo biocéntrico que enfatiza el arraigo, la vulnerabilidad, la 
interdependencia y la posibilidad de transformación de entidades que son discretas, pero, a la vez, entrelazadas 
en el mundo.

La herencia familiar de la narradora, de hecho, va más allá de la depresión o mal humor, por más que 
“[p]utear lo aprendí de mi madre” (Courtoisie 107). A través de otro juego de palabras en lunfardo, el 
fenómeno lingüístico que marca el habla rioplatense, la narradora admite: “Yo no nací de la concha de mi 
abuela pero mi madre sí y como yo nací de la concha de mi madre puedo creer que nací de la concha de 
mi abuela” (36). Preriendo saltar una generación para reclamar la herencia directa de su abuela, siempre 
asociada con la casa, al mismo tiempo reconoce que “a mi madre se le caen los pedazos, a mi madre y a la 
casa. A mí también” (103). Al admitir la descomposición como parte del continuo de la vida, la narradora 
también da lugar para nuevos crecimientos: “El balde de pintura de veinte litros donde está el jazmín sobre el 
primer hijo enterrado es el único objeto que me preocupa. Nunca creí que me importaría tanto un pedazo de 
tierra” (124). La pérdida de su bebé —tratada de forma oblicua en la novela— agrava su miedo a ser desterrada: 
“Ningún pedazo de tierra nos ha parido, dijera Sánchez, y por acá andamos, abrazando el plástico, sin tierra, 
patria ni descendencia” (125), dice, reriéndose a uno de los dramaturgos fundadores del teatro rioplatense. 
Sin embargo, lejos de ser un punto nal —y señalando una relación de parentesco con lo más-que-humano
— colocar al bebé en la tierra evoca ciclos naturales y los procesos de descomposición y recomposición que 
depende de múltiples entes microscópicos para crear nuevas vidas desde el detritus de lo muerto. A pesar 
de sospechar “de la concepción humana” (102), decir que es su “primer hijo” sugiere cierta apertura hacia la 
posibilidad de la generación de un futuro. No obstante, todavía hay cierta incertidumbre y ambigüedad en el 
texto que impide la noción esencialista de una maternidad exclusivamente humana. La textualidad vegetal de 
la novela sugiere, en cambio, tomar como modelo el “devenir con” las plantas. De esta manera, podemos ver 
que no se trata de “una evolución por descendencia y liación”, sino de una “alianza” (Hustak y Meyers 60-61) 
de múltiples especies. Abrir la relación ética a formas de vida que no se basan en un agente soberano o singular
—una fantasía, ya que sabemos que el “individuo” es una ilusión, pues no somos unidades autónomas, sino 
ecosistemas en miniatura (Haraway 101)— sugiere una práctica de atención en la que las posibilidades de 
“parentesco ecológico son capaces de germinar, proliferar e incluso orecer” (Sandilands 19).

En lo que va del siglo XXI, parece difícil escaparnos de relatos apocalípticos sobre el n de la humanidad
—o, por lo menos, de la humanidad tal como la conocemos—. Si lo que Mark Fisher ha llamado realismo 
capitalista —una organización social que separa radicalmente las personas de sí mismos y de la tierra— nos 
parece inevitable, es solo porque estamos demasiado embarrados en los detalles para poder ver claramente 
que otro relato es posible. Por esta razón, más allá de posicionar esta obra dentro del contexto histórico 
de la narrativa uruguaya, latinoamericana o universal (en diálogo con escritoras como Bombal, Ocampo, di 
Giorgio y Plath), también es importante leer esta novela junto a otras cciones antropocénicas uruguayas 
contemporáneas. Por ejemplo, la declaración que “acá todo se rompe todo se cae” (Courtoisie 33) resuena 
con las palabras de la protagonista de la novela de la escritora Fernanda Trías, Mugre rosa —“Todo se 
pudría, también nosotros” (Trías 13)—, una obra pionera que reconoce la inevitabilidad del deterioro del 
mundo natural e incluso de las creaciones humanas. “Los diques”, de la escritora Rosario Lázaro Igoa, narra 
el colapso de la arrogancia humana, a través de un protagonista masculino que construye una casa sobre



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

palatos “en la seguridad de la altura” (Lázaro Igoa 29), erróneamente creyendo escapar de la lluvia, el 
barro y la podredumbre del pantano: un proyecto antropocéntrico destinado al fracaso, ya que, como nos 
recuerda Heather Sullivan, es imposible existir separados de nuestro “sucio” entramado planetario (515). La 
imagen de nueva vida surgiendo de la descomposición vegetal es potente para comprender nuestros tiempos 
ambientalmente amenazados cuando la pérdida de biodiversidad es una de las amenazas más grandes que 
enfrentamos. Siguiendo la metáfora de Monet que utiliza Courtoisie, las escritoras del Antropoceno están 
tomando un paso atrás y entrecerrando los ojos para ingeniar modos y formas nuevas para representar 
realidades que están cambiando de manera vertiginosa.

La palabra “entramados” del título signica un conjunto de cosas relacionadas entre sí que forman un todo 
y su origen etimológico viene de la construcción, reriendo especícamente a una armazón de maderos que 
forma el cuerpo perpendicular que sostiene una pared o un tabique (Wikipedia). El título en inglés utiliza 
otro sustantivo plural, matrices, que signica el entorno cultural, social o político en el que algo se desarrolla o 
una estructura organizacional en la que dos o más líneas de mando, responsabilidad o comunicación pueden 
pasar por el mismo individuo.20   En cualquier caso, ambos términos comunican la idea de sostener, contener
o dar lugar para algo, además de describir un espacio donde distintas líneas se cruzan entre sí. Una lectura que
propone vislumbrar la textualidad vegetal en la red de asociaciones en torno a los árboles y plantas exhibidos en
Irse yendo revela un parentesco ecológico que forma parte integral del signicado de la novela. Al ampliar esta
constelación de dependencias para hablar de los desafíos enfrentados por un linaje de escritores que intenta
dar forma al momento actual como un momento de crisis de narración, podríamos sugerir que, desde el tronco
podrido del “árbol caído” (Courtoisie 34), al n y al cabo, es posible que surjan nuevos brotes de otras historias.

Referencias

Albrecht, Glenn, Gina-Maree Sartore, Linda Connor, Nick Higginbotham, Sonia Freeman, Brian Kelly, Helen Stain,
Anne Tonna, Georgia Pollard. “Solastalgia: the distress caused by environmental change”. Australas Psychiatry,
15, 2007.

Aloi, Giovanni. “Introduction”. Why Look at Plants? e Botanical Emergence in Contemporary Art. Brill, 2019, pp.
1-36.

Andermann, Jens. “Despaisamiento, inmundo, comunidades emergentes”. Corpus, vol. 8, no. 2, 2018.
Anselmi, Claudia. “Los juegos en el bosque: que el viento hable”. Claudia Anselmi, marzo-abril de 2016. http://www

.claudiaanselmi.com/juegos.htm
Baldwin, Ian et al. “Volatile Signaling in Plant-Plant Interactions: ‘Talking Trees’ in the Genomics Era”. Science, vol.

311, no. 5762, 2006, pp. 812-815
Bordaberry, Federica. “Leonor Courtoisie, irse yendo por el teatro, la literatura y la actuación”. Beat. 17 de junio de 2022.
Bombal, María Luisa. “El árbol”. Sur, no. 60, septiembre de 1939, pp. 20-30.
Cantera, Ana Laura. “Biopoéticas: convergencias artísticas interespecie”. Journal for Artistic Research, 27, 2022.
González, Catalina. “Las memorias volcánicas de las plantas”. Ciclo Volcarte 4, Universidad de los Andes. 7 de diciembre

de 2021. https://www.youtube.com/watch?v=J2mTtXSlbtE
Courtoisie, Leonor. Irse yendo. Criatura Editoras, 2022.
Del Vigo, Agustina. “Leonor Courtoisie: ‘Es más fácil decir que el otro está loco de manera despectiva que repensar las

formas que tenemos de relacionarnos’”. InfoBae. 2 de junio de 2022.
Duchesne Winter, Juan R. Plant eory in Amazonian Literature. Palgrave Macmillen, 2019.
Durand, Leticia. “Etnografía vegetal. Sobre el mundo que construimos en colaboración con las plantas”. Alteridades,

vol. 32, no. 64, 2022, pp. 111-123.
Estok, Simon. “eorizing in a Space of Ambivalent Openness: Ecocriticism and Ecophobia”. Interdisciplinary Studies

in Literature and Environment, vol. 16, no. 2, 2009, pp. 203-225.

http://www.claudiaanselmi.com/juegos.htm
http://www.claudiaanselmi.com/juegos.htm
https://www.youtube.com/watch?v=J2mTtXSlbtE


Allison Mackey. Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie 

Ferreira, Gerardo. “Con Leonor Courtoisie: la incomprensión a veces es dolorosa”. El País Cultural, no. 1572, 16 de
julio de 2023.

---. “Apuntes sobre la naturaleza y la muerte en El árbol de María Luisa Bombal”. Tenso Diagonal, no. 10, julio-diciembre
de 2020, pp. 202-212.

Gagliano, Mónica, John C. Ryan y Patricia Vieira. “Introduction”. e Language of Plants: Science, Philosophy,
Literature. University of Minnesota Press, 2017, pp. xvi-xxxiii.

Giglio, Yanina. “Al asomarme, vi las antonias azules: el acto de Fe de la poeta uruguaya María Rosa di Giorgio”. Cine
y Literatura, 30 de mayo de 2018.

Haraway, Donna. Seguir con el problema: generar parentesco en el Chthuluceno. Consoni, 2020.
Hustak, Carla y Natasha Meyers. Impetu Involutivo: afectos y conversaciones entre plantas, insectos y científicos. Cactus

Editorial, 2023.
Keetley, Dawn. “Introduction: Six eses on Plant Horror; or, why are plants horrifying?”. Plant Horror: Approaches

to the Monstrous Vegetal in Fiction and Film. Editado por Dawn Keetley y Angela Tenga. Palgrave MacMillan,
2017, pp. 1-30.

Lagos, Leo. “Al rescate de una papa nativa ninguneada para ayudar a la papa comercial”. La Diaria, 22 febrero de 2023.
“La solución de los productores y el gobierno para que haya papa buena y barata”. El Observador, 12 de abril de 2022.
“Las góndolas de frío seducen cada vez más a los uruguayos”. El Observador, 26 de febrero de 2013.
Lázaro Igoa, Rosario. Peces mudos. Criatura Editora, 2016.
Ocampo, Silvina. Cuentos Completos II. Emece Editores, 1999.
Osborne, Gillian. “Of the Eccho in Green”. Green Green Green. Nightboat Books, 2021.
Perlin, John. A Forest Journey: e Role of Trees in the Fate of Civilization. Patagonia Press, 2023 (1986).
Plath, Sylvia. e Bell Jar. Faber & Faber, 2005 (1963).
“Presión sobre el suelo rural montevideano”. Junta Departamental de Montevideo, 6 de septiembre de 2023.
Rodríguez Monegal, Emir. “El olvidado ultraísmo uruguayo.” Anáforas, Revista Iberoamericana, vol. 48, no. 118-119,

enero-junio, 1982, pp.257-274.
Sandilands, Catriona. “Vegetate” Veer Ecology: A Companion for thinking. Editado por Jeffrey Jerome Cohen y Lowell

Duckert. University of Minnesota Press, 2017.
Seymour, Nicole. Bad Environmentalism: Irony and Irreverence in the Ecological Age. University of Minnesota Press,

2018.
Simard, Suzanne. Finding the Mother Tree: Discovering the Wisdom of the Forest. Knopf, 2021.
Sullivan, Heather. “Dirt theory and material ecocriticism”. Interdisciplinary Studies in Literature and the Environment,

vol. 19, no. 3, 2012, pp. 515-531.
Trexler, Adam. Anthropocene Fictions: e Novel in a Time of Climate Change. University of Virginia Press, 2015.
Trías, Fernanda. Mugre rosa. Random House, 2020.
Uriarte, Javier. e Desertmakers. Travel, War, and the State in Latin America. Routledge, 2020.
Vélez García, Juan Ramón. “Dialéctica fantástica entre lo humano y lo vegetal en cinco relatos hispanoamericanos”. LL

Journal, vol. 1, no. 2, 2006.
Vitale, Ida. De plantas y animales: acercamientos literarios. Estuario, 2019.
Wandersee, James y Elisabeth Schussler. “Preventing Plant Blindness”. e American Biology Teacher, vol. 61, no. 2,

1999, pp. 82-86.
Wohlleben, Peter. e Hidden Life of Trees: What ey Feel, How ey Communicate#Discoveries om A Secret World.

Greystone Books, 2015.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8102 / 2346-1691

Notas

* Artículo de investigación

1  “We are biopolitical subjects in an era that intervenes not only in our human and animal souls (rationality, subjectivation, 
perception, discipline) but also in our vegetal ones, in the realms of nutrition, growth, and decay”.

2 “e idea in green is the necessity of being with”.

3 Estas obras reejan lo que el historiador y crítico galés Raymond Williams identicó en la década de 1970 como las 
estructuras del sentimiento —el estado de ánimo, latido o pulso— de nuestra época. Las cciones antropocénicas atestiguan los 
elementos emotivos compartidos intersubjetivamente que indican el impacto de ciertos desarrollos materiales sobre la 
experiencia colectiva e individual.

4  “Vegetal textuality—always comes into existence in dynamic relation to actual, living ora. erefore, literary discourse, even
at its most metaphorical, is necessarily beholden to the material being of the vegetal”.

5 “e interaction between plants, humans, and animals are deeply dened on material grounds” and that “meaning
is constructed through spatial relations shared by actants, and by the cultural laws and power dynamics inscribed in such
spatializations” (Aloi xxiii).

6 Ver también la publicación en Uruguay de la Antología del árbol (1984) y en España de  Los árboles sin bosque (2010).

7 “We should continue trying to listen to what plants tell us in their own modes of expression”. Brevemente, lenguaje extrínseco
se reere a las formas en que expresamos lo peculiar del ser vegetal mediante el uso de un discurso cientíco o losóco, mientras
que el lenguaje intrínseco abarcaría “los modos de comunicación y articulación utilizados por las especies vegetales para negociar
ecológicamente con sus ecosistemas bióticos y ambientes abióticos”, incluyendo el lenguaje de la bioquímica (Gagliano et al.,
xvii-xviii). Por cierto, nuestra capacidad de captar el lenguaje intrínseco de las plantas siempre depende de nuestros “esfuerzos
hermenéuticos” (xviii) y, casi inevitablemente, un toque de antropomorsmo.

8 La novela está poblada de objetos cotidianos imbuidos con signicados recargados, como, por ejemplo, el “retrato” de una niña
(27); la “pajarera vacía” (58); los “libros” (69-70); la “mesa” familiar (93), o la maceta con una planta media muerta que “quedó de
camino a la expulsión denitiva, como nos pasará a los humanos que habitamos el inmueble en breve” (93).

9 Más que ambientación, la casa es casi un personaje más de la obra. Exhibiendo intencionalidades siniestras, la casa “se hace
tumba” (21), el piso es “enigmático” y las baldosas “hipnotizan, confunden o saben guardar secretos” (21). La narradora recuerda
que “la gente muere, pero las casas no” (56); sin embargo, narra un proceso continuo de duelo anticipado para una casa que siempre
está a punto de dejar de existir.

10 “I saw myself sitting in the crotch of the g-tree, starving to death, just because I couldn’t make up my mind which of the
gs I would choose. I wanted each and every one of them, but choosing one meant losing all the rest”. Por cierto, el problema de la
higuera sigue siendo pertinente en un mundo donde las mujeres se enfrentan a la expectativa de “tenerlo todo” (una carrera exitosa,
una vida romántica satisfactoria, hijos, y todo lo demás).

11 El desorden de sus conexiones sociales se reeja en el desorden de su prosa: la novela está plagada de oraciones serpentinas
para describir de manera torpe y circunvalada las relaciones entre personas, por ejemplo: “La hermana de mi madre y su hermana
que también es hermana de mi madre” (59); “la novia de un amigo de uno que era mi novio me dijo que había un tipo” (13), o “mi
tía Sonia, una de las mellizas, iba caminando por la calle y se encontró con el exnovio de mi prima Alejandra, su hija, y que Néstor,
el exnovio de mi prima […] estaba con su novia, entonces Néstor le dijo a mi tía Sonia: Sonia, te presento a mi novia, y que mi tía
saludo y que justo en ese instante la novia de Néstor, el ex de mi prima, sacó la billetera para subirse al ómnibus y que mi tía vio
que en la billetera tenía una foto de mi abuelo” (43-44).

12 Esta relación entre la gura del árbol y el tema de desarraigo y una imposibilidad de volver a casa resuena, por ejemplo, con
la sección sobre “Árboles” en De plantas y animales, donde Ida Vitale dice que “el orgullo mayor” de su “pequeño jardín” es el
limonero “generoso,” “agradecido” y “noble” (289), pero que, al irse de la casa, alguien “extirpó” el árbol, y en ese momento supo
que “jamás volvería a vivir allí” (290).

13 Agradezco a Gerardo Ferreira, quien me ha llamado la atención sobre esta conexión intertextual con la obra de Bombal.



Allison Mackey. Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie 

14 Ambos textos comparten, además, una sugerente conexión entre la música y la memoria: en el caso de Bombal, son sonatas 
de Mozart, Beethoven y Chopin y, en el caso de Courtoisie, es la música popular asociada al Carnaval del Barrio Sur, el lugar donde 
está ubicada la casa de la abuela y que está sufriendo los procesos de la gentricación. Es interesante que, entrevistada para El País 
cultural, Courtoisie se muestra escurridiza, en cuanto a la inuencia de este cuento en su novela, pero nalmente admite que lo 
leyó durante la etapa de edición (Ferreira, “La incomprensión”. A pesar de que un análisis detallado de las fuentes de inspiración 
e intertextualidad de Irse yendo está más allá del alcance de este artículo, cabe señalar las reiteradas (y deliberadas referencias al 
acto de plagiar en la novela: la “feminista” que le hace “una acusación pública” (54); Shakespeare como “ladrón” de las Crónicas de 
Holinshed (105); difamar la vida del hermano mayor en su obra, a pesar de reconocer que “no es mi historia” (117), y su “confesión” 
al nal del texto que ha robado la idea de esta novela de su “amiga de setenta años”, Alicia Migdal (Courtoisie 129). Estos parecen 
gestos deliberados hacia cuestiones éticas que rodean los préstamos literarios —o el “robo” en términos de Lady Macbeth (110)—
de las ideas de otros escritores, algo que a su vez resuena con la búsqueda de orígenes.

15  “e most astonishing thing about trees is how social they are. e trees in a forest care for each other, sometimes even so far 
as to nourish the stump for centuries aer it was cut down, by feeding it sugars and other nutrients, so keeping it alive”.

16 Por más que la búsqueda de orígenes a través de una tala de árboles pueda parecer una contradicción, quizás tenga que ver con 
el deseo de escapar del ciclo femenino y encontrar guras masculinas faltantes: en las palabras de la narradora, “todos los hombres 
de mi familia son putos o ausentes y los que no están ausentes son violentos” (45).

17 A pesar de la gentricación rampante del centro urbano, se estima que el 60 % del suelo en Montevideo es rural, casi un 
20% del cual son tierras “productivas”, pero “no cultivadas”; es decir, son tierras potencialmente productivas utilizadas para playas 
de contenedores para empresas de logística, depósitos y estacionamientos, complejos deportivos y canchas de fútbol, 
todos “fenómenos asociados al suelo rural que generan múltiples problemas” (“Presión”).

18 De hecho, en 1995, Monsanto introdujo la variedad de patata NewLeaf, que fue su primer cultivo modicado genéticamente. 
Además, el sector de la papa “fue uno de los más golpeados” por la sequía de 2022-2023 en Uruguay, y junto con “la 
dispersión de plagas y nuevas variantes de patógenos,” los convierte “en uno de los cultivos más dependientes a la aplicación de 
agroquímicos” (Lagos, “Al rescate”).

19 A pesar de que la papa “constituye la principal hortaliza utilizada” en Uruguay —más de 40 kg por habitante por año— se 
van “sustituyendo el fresco por los procesados que no son de origen nacional, el resultado es que nuestro productor va perdiendo 
fuerza” (“La solución”).

20 Quizás aún más sugerente en el contexto de la novela de Courtoisie, el sustantivo tiene sus raíces del latín mātrix (‘útero’) y 
también ‘fuente’, ‘origen’, de māter (genitivo mātris) o 'madre'.

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar: Mackey, Allison. “Entramados vegetales en Irse yendo de Leonor Courtoisie”. Cuadernos de
Literatura, vol. 29, 2025, https://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.eviy

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cdl29.eviy



