
Artículos

Poéticas de las “niñerías perversas”: representación de la infancia en Rita Indiana y
Zoé Valdés *

Poetics of “Perverse Childishness”: Representations of Childhood in Rita Indiana and Zoé Valdés

Lis García Arango a
Universidad Complutense de Madrid, España
lisgar06@ucm.es
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6305-4530

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.pnpr

Recibido: 15 julio 2024 
Aceptado: 10 abril 2025 

Publicado: 15 diciembre 2025

Resumen:
El artículo examina la representación de la infancia en la literatura caribeña contemporánea a través del concepto poéticas de 
la niñería perversa. A partir del análisis de Papi (2005) de Rita Indiana Hernández y El pie de mi padre (2002) de Zoé Valdés, 
se estudia cómo las autoras desafían la representación convencional de la infancia mediante personajes como la hija del narcotra
cante, Alma Desamparada y Black Hole. Para esto, se profundiza en experiencias marcadas por la violencia, los abusos y la 
desviación de la sexualidad normativa como elementos constitutivos y distintivos de la identidad de los personajes. Los 
principales referentes teóricos en este estudio son Jean Baudrillard, Georges Bataille, Julia Kristeva y Michel Foucault, pues sus re
exiones sobre lo abyecto y la tipología de individuos monstruosos, correccionarios y onanistas permiten explorar esta poética 
emergente.
Palabras clave: niñería perversa, Rita Indiana, Zoé Valdés, infancia, literatura caribeña.

Abstract:

e article examines the representation of childhood in contemporary Caribbean literature through the concept of “poetics of 
perverse childhood”. By analyzing Papi (2005) by Rita Indiana Hernández and El pie de mi padre (2002) by Zoé Valdés, the 
study explores how the authors challenge the conventional depiction of childhood through characters such as the drug 
trafficker’s daughter, Alma Desamparada, and Black Hole. To this end, the analysis delves into experiences marked by violence, 
abuse, and the deviation from normative sexuality as dening and distinctive elements of the characters’ identities. e main 
theoretical references for this study are Julia Kristeva and Michel Foucault, as their reections on abjection and the typology of 
monstrous, corrective, and onanist individuals provide a framework for exploring this emerging poetics.
Keywords: Perverse Childhood, Rita Indiana, Zoé Valdés, Childhood, Caribbean Literature.

Introducción

La infancia emerge no solo como un periodo de formación y descubrimiento en la literatura caribeña
contemporánea, sino también como espacio de subversión y resistencia. Sin embargo, no siempre fue así;
los códigos con los que predominantemente se representa la infancia en la actualidad se alejan de lo que
inicialmente Jean Starobinski denomina elegíaco y picaresco. Para describir lo elegíaco, Satarobinski se inspira
en las Confesiones de Rousseau y “valora el tiempo pasado de la juventud como un paraíso perdido, anhelado
como refugio para la vejez presente” (86). En cuanto a la picaresca, se remite al relato del Lazarillo de
Tormes, una historia en la que “la pasada juventud es el tiempo de la debilidad, de la escasa inteligencia y la 
ignorancia; y el presente, el del rango social alcanzado” (86). En relación con el aspecto formal, el teórico
suizo señala que en la primera tendencia predomina el tono nostálgico, mientras en la segunda prevalece la
ironía. Posteriormente, Adriana Astutti enriquece este enfoque dualista con términos como memoria de 
un orden, memoria de un paraíso perdido, la reivindicación, la novela de educación y la picardía o fábula 
moral.

En particular, las autoras caribeñas Rita Indiana Hernández (Santo Domingo, 1977) y Zoé Milagros Valdés
Martínez (La Habana, 1959) han explorado los primeros años de la vida humana con una profundidad y

Notas de autor
a Autora de correspondencia. Correo electrónico: lisgar06@ucm.es

https://orcid.org/0000-0001-6305-4530
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.pnpr


Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

complejidad notables; ambas desafían las convenciones tradicionales del género autoccional y escapan de las
formas estereotipadas de los modos conceptualizados por Starobinski y Astutti. Más bien, en algunos textos,
como  Papi (2005) y El pie de mi padre (2002), “la infancia se toca con la crueldad” (Astutti 3). En tal sentido,
dichas novelas presentan un enfoque innovador, al emplear lo que se podría denominar como las poéticas de
la niñería perversa.

La investigadora Fernanda Bustamante Escalona propone el concepto poética de la niñería para aludir a las
narraciones que “se relatan desde los niños y su realidad se narra como un hecho de poca importancia, todo
ello bajo una discursividad que no acusa a nadie pero a la vez acusa a todos” (“Poéticas caribeñas” 256). El
presente análisis asume este punto de partida, pero aporta el matiz de perverso propuesto por Julia Kristeva:
“Lo abyecto es perverso ya que no abandona ni asume una interdicción, una regla o una ley, sino que la
desvía, la descamina, la corrompe” (27). De la síntesis de ambas nociones se deriva el sentido de poéticas de la
niñería perversa, que puede entenderse entonces como un enfoque narrativo que utiliza la perspectiva infantil
para explorar y subvertir normas sociales y culturales establecidas. El concepto combina la inocencia y la
curiosidad inherentes a la infancia con elementos de transgresión y resistencia, creando una poética que desafía
las representaciones tradicionales de esta etapa de la vida como un periodo puramente idílico o moralmente
neutro. Como caso canónico de la niñería perversa en la literatura hispanoamericana se encuentra Fonchito,
protagonista en las obras de Mario Vargas Llosa Elogio de la madrastra, Los cuadernos de don Rigoberto y
Fonchito y la luna. Este personaje adopta la forma del enfant terrible cuando hábilmente seduce a la madrastra,
trazando y ejecutando estrategias de simulación y engaño impropias de su edad.

Bustamante Escalona identica esta tendencia en la autora dominicana Rita Indiana Hernández,
concretamente en la trilogía de las niñas locas: La estrategia de Chochueca (2000), Papi (2005) y Nombres y
animales (2013). En estos textos, los comportamientos infantiles “desviados” de los protagonistas abren paso
a “una representación del cuerpo en la que éste viene a funcionar como materia abyecta y a la vez como agente
de la monstruosidad” (Bustamante Escalona, “Rita Indiana Hernández” 266). En Papi, el análisis se centrará
en la perversión de la protagonista, explicitada mediante la violencia y la sexualidad.

La niñería perversa también se hace patente en la obra de la cubana Zoé Valdés. 1  Aunque la escritora ha
incursionado en la poesía, el ensayo y el guion cinematográco, es en la narrativa en la que obtiene mayor
reconocimiento. De acuerdo con la crítica especializada, su literatura abarca diferentes temáticas: el exilio
(Forget; González-Abellás, “Aquella isla”); el feminismo y el patriarcado (Florez Monroy; Ayala Martínez); la
violencia (Puche Gutiérrez); la política, la femineidad y el erotismo (Orr; Herrera Fuentes; Morales Osorio).
En su octava novela, El pie de mi padre (2002) —quizás la más íntima y con elementos autobiográcos 2 —,
muestra personajes infantiles violentos, peligrosos y asesinos que encajan con las guras de las anomalías —
el monstruo humano, el individuo a corregir y el niño masturbador— que propone Michel Foucault en el
libro  Los anormales .

Tanto en Zoé Valdés como en Rita Indiana, la violencia viene asociada a la transgresión de las identidades
infantiles representadas en los textos. La niñería perversa, término que evoca la conuencia de inocencia y
transgresión, permite contar la infancia desde una perspectiva que desestabiliza la ideología y la narrativa
dominantes, para convertirse en un terreno de resistencia frente al poder y las normas disciplinarias.

A lo largo del análisis se argumenta que la representación de la infancia en las novelas implica la subversión
del modelo clásico de la autobiografía: según Jean Starobinski, la dicotomía entre el “paraíso perdido” y la
“picaresca”. La evidencia de este cambio radica en la irrupción de una tercera vía: la niñería perversa, una
innovación procedimental del siglo XX consecuente con las transformaciones culturales de la revolución
sexual y de la segunda ola feminista de los años sesenta. La perversidad se evidencia en el sentido de liberación,
tanto sexual como conductual, y se analiza en los textos a partir de dos caminos: el primero, como lo que
“corrompe el orden y estado habitual”, y, el segundo, como “aquello que es sumamente malo y causa daño
intencionadamente” (“Perverso”).



Lis García Arango. Poéticas de las “niñerías perversas”: representación de la infancia en R...

Estas reexiones se apoyan en las propuestas de Julia Kristeva, Jean Baudrillard, Georges Bataille y Michel 
Foucault. Los aportes teóricos de estos autores permiten abordar la perversidad a través de conceptos como 
abyección, violencia del mal y monstruosidad.

La semilla del mal: monstruosidad, violencia y abyección

Los niños, según Baudrillard, pueden considerarse como una especie diferente, cuya vitalidad y desarrollo 
implican la destrucción del mundo superior que los rodea, es decir, el de los adultos. En tal sentido, “la 
infancia se desplaza en el universo adulto como una presencia sutil y asesina” (180). En el reino de 
la infancia representado en las novelas El pie de mi padre y Papi, la mayoría de los niños encarna una 
“voluntad demoníaca” que “se rebela contra el mundo del Bien, contra el mundo de los adultos y es 
arrastrado, por su revuelta sin reservas, al partido del Mal” (Bataille 34-35).

La “voluntad demoníaca” de estos infantes podría denirse como lo que Michel Foucault denomina 
monstruo humano, 3  es decir, aquel que infringe las leyes sociales, jurídicas y de la naturaleza, combinando 
lo imposible y lo prohibido. Para el teórico francés, lo que suscita el monstruo al violar la ley “será la 
violencia, será la voluntad lisa y llana de supresión” (62); y ese devenir hacia la “criminalidad monstruosa
o monstruosidad” radica en el comportamiento mismo de los individuos (81). Por su parte, Julia Kristeva
plantea que “todo crimen, porque señala la fragilidad de la ley, es abyecto” (11). Por lo tanto, se podría aseverar
que la monstruosidad conserva un componente abyecto, “que perturba una identidad, un sistema, un orden
[…] no respeta los límites, los lugares, las reglas” (11).

El efecto “monstruoso” de los infantes en los textos de Valdés y Hernández se produce porque son “adultos
encerrados en cuerpos mínimos” (Punte 69) que cometen crímenes y trasgreden las leyes. En las novelas El pie
de mi padre y Papi, los personajes infantiles exhiben conductas extremadamente violentas y disruptivas. Estos
niños se alinean con lo que Foucault denomina “monstruo humano”, así como con la noción de lo abyecto
descrita por Kristeva; dichas actitudes demuestran cómo la infancia puede constituirse como un territorio de
transgresión y perversidad.

En la novela de Zoé Valdés, la niña protagonista, Alma Desamparada, comete robos, ataca a un anciano
y amenaza a un hombre con cortarle la cara usando un bombillo roto. Donde mejor se vislumbran estas
actitudes es en la escena en la que intenta hurtar comida en La Bodeguita del Medio (un famoso restaurante
habanero), y el administrador del bar le da una patada en los ovarios que le provoca un quiste. Cuando la
descubren, furiosa y adolorida por los golpes, empuja al viejo Martínez, que “cayó de nalgas en una olla de
boniatos fritos y se quemó las hemorroides y la próstata” (Valdés 57). Estos actos ilustran su disposición a usar
la violencia para satisfacer necesidades básicas y expresar la ira.

Por otra parte, el personaje del primo Ratero, a pesar de su corta edad (12 años), también se inicia como
ladrón robando un televisor. Esta acción marca su camino hacia la delincuencia, un destino que le resulta
inevitable. Después, para robar una prótesis, comete un asesinato brutal: “Una de las últimas fechorías del
primo Ratero había sido matar a una vieja para robarle la prótesis, una pierna de palo y una chapa de metal
para empatar los huesos de la cadera, y venderlas a sobreprecio en la esquina del hospital ortopédico” (40).

Este acto muestra una indiferencia absoluta hacia la vida humana en la búsqueda de benecios materiales.
De esta forma, se demuestran los rasgos de una monstruosidad en la conducta criminal del primo Ratero, que
seguirá manifestándose a medida que comete más asesinatos y delitos durante su estancia en el servicio militar
obligatorio. En dicho recinto, participa en actos extremadamente violentos, como torturar a un guardia y
pelear con otros soldados:

No más entrar y tropezaron al guardia del puesto de mando, amarrado con alambres de púas a un televisor encendido echando
chispas, amordazado con un rollo deshecho de papel higiénico cagado y con un tibor lleno de vómito de manera de sombrero.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

[…] En los dormitorios los muchachos fajados se mataban entre ellos. Encontraron al primo Ratero afeitándole la lengua con
una mohosa cuchilla Astra a uno que a su vez le martillaba un clavo en la cabeza a él. (41)

Así reeja la naturaleza despiadada en aquel lugar que parecía “una perrera en donde habían echado a
una manada de pittbulls a depredar a unos rottweilers” (43). En este sentido, se consuma la perversión del
primo, si nos atenemos a la denición antes citada de “aquello que es sumamente malo y que causa daño
intencionadamente”. El clímax de la transformación monstruosa del personaje culmina con el asesinato en
masa de nueve mujeres durante un breve periodo de libertad condicional. A las víctimas las estrangula y
las viola, tres cada día, y luego “regresó tan tranquilo, tan patriótico. Ya no puede vivir sin torturar” (44).
El episodio subraya la transformación completa en un “monstruo humano”, incapaz de existir sin inigir
dolor, a la vez que resalta las características de lo abyecto al cometer crímenes premeditados que aumentan
la manifestación de la fragilidad legal.

Por su parte, la protagonista, Alma Desamparada, expresa deseos de matar a su maestra por su trato
condescendiente: “Detestaba la lástima, y la señorita Chavela no cesaba de tratarla como si ella fuera un
gorrión con las alas partidas. Deseó estrangularla, la lengua morada afuera, los ojos botados… Inerte, sin gota
de deseo, es decir, de vida” (22). En otra ocasión, también desea asesinar cuando se despierta, pero se contiene
porque tenía “el estómago pegado al espinazo” (22); sin embargo, razona que si hubiera tenido una metralleta,
le habría pegado un tiro en la cabeza al orador Orate.

Los pensamientos homicidas de Alma Desamparada llegan al clímax cuando quiere ver muerta a su madre,
lo que demuestra una profunda desconexión emocional con su progenitora; el origen del conicto proviene
del ataque epiléptico de Mamá Consuelo, quien se corta las venas y apuñala a la niña:

De súbito a su madre le dio otro ataque epiléptico, los ojos virados en blanco, la lengua retorcida, hecha un nudo; escupía
sangre. Buba se tiró junto a ella para socorrerla; empezó por halarle la lengua con toda su fuerza hasta que se la enderezó. La
mujer volvió en sí, pero entonces se irguió, corrió a la cocina, cogió un cuchillo y se tasajeó las venas de las muñecas, luego le
fue para arriba a su hija y la apuñaló con cuatro cuchilladas en el pecho huesudo y abombado de paloma mensajera. (22)

Esta escena reeja la fragilidad y la violencia en el seno familiar, donde lo abyecto —aquello que desafía y
desestabiliza los límites y el orden social— emerge de la desintegración de la estabilidad doméstica. Por lo cual,
se podría deducir que la conducta de Alma Desamparada está condicionada por el aprendizaje observacional,
es decir que adopta el comportamiento violento de su madre como modelo (Bandura).

Esta misma tendencia se maniesta claramente durante el rescate de la tía Primor. Los compañeros del
primo el Ratero en el Servicio Militar le habían rapado la cabeza a la tía y le habían sacado las uñas de un
tirón: “Con más agujetas habían tejido las tiras del pellejo que habían entresacado de sus piernas” (Valdés 43).
Durante el motín militar, la niña lidera la incursión con un arma de fuego:

Por n, Alma Desamparada desarmó a un policía, arrebatándole la pistola del cinturón:

—¡Me cago en el recoñísimo de tu madre!, pencón, ¡si tú no entras lo hago yo!

Cruzó el umbral disparando al techo. Detrás de ella, imitándola, invadió el recinto la cantidad equivalente a dos camiones
de guardias y el cuerpo de bomberos. Tuvieron que disparar y partir con balas las rodillas y los tobillos de un número
considerables de chamacos para obligarlos a parar. (43)

El personaje de Alma, al socavar al representante del sistema policial establecido, demuestra una naturaleza
abyecta que deriva en la niñería perversa, en el sentido de la desviación y corrupción propuesto por Kristeva,
un territorio donde se abolen las leyes establecidas y los principios del orden (27). A pesar de que la niña replica
los modelos de conducta que observa alrededor, su experiencia no parece especialmente traumática como
para producir tal desviación en el comportamiento (al menos no lo sucientemente intensa en comparación
con otros personajes de la novela); por tal motivo, en ella parece existir una predisposición innata hacia la
violencia y el mal.



Lis García Arango. Poéticas de las “niñerías perversas”: representación de la infancia en R...

Por el contrario, la naturaleza disruptiva de Black Hole se sustenta en un trasfondo de abusos
intrafamiliares: este infante “gustaba morder y arañar, robaba cuanto encontraba, sólo deseaba la muerte del
prójimo. […] Gozaba con presentarse ante los demás como un niño malo, con un corazón podrido, muy
podrido (Valdés 46). Su perturbación es el resultado del “monstruo incestuoso” que tenía por hermano,
quien lo violaba y “le mamaba su microscópica picha cada noche” (46); además, lo humillaba y maltrataba
habitualmente ante sus coetáneos del barrio.

Asimismo, siguiendo la línea de análisis de los infantes con características abyectas y del monstruo
criminal humano, en el libro Papi, de la dominicana Rita Indiana Hernández, se constata la presencia de
otras “voluntades demoníacas” y perversas en el sentido de “aquello que es sumamente malo y causa daño
intencionadamente”. En la novela, la protagonista narra la relación con su padre, una gura carismática y
poderosa pero ausente la mayor parte del tiempo. A lo largo de la obra, la niña maniesta una mezcla de
fantasía y realidad, pues desea la presencia de su padre y enfrenta la crudeza de su ausencia.

La niña protagonista puede ser vista como abyecta, en tanto que su relación con el padre y el entorno
desestabiliza las fronteras entre lo aceptable y lo inaceptable. Su fascinación y repulsión por el progenitor,
el deseo de ser aceptada por él y la lucha por encontrar su identidad en medio de esta disfunción familiar
maniestan la noción de lo abyecto. Además, en la novela la infancia es desacralizada en cuanto los personajes
muestran una actitud perversa y con gustos retorcidos. Por ejemplo, al personaje le gusta escuchar cuentos de
terror en boca de las niñeras, como se comprueba en el siguiente fragmento: “Algunas son buenas y me cuentan
cuentos de mujeres ahogadas y cabezas de repollo rodando que no eran de repollo sino de gente” (Hernández
49). Asimismo, consume dibujos animados con escenas explícitamente violentas: “En la tele Charlie Brown
participa en un spellingbeecontest, a los que fallan las cabezas les explotan” (63).

Por otro lado, si se asume la perspectiva de Foucault, podría argumentarse que la protagonista encaja
completamente en la categoría de monstruo humano, ya que infringe las leyes de manera directa, como, por
ejemplo, cuando participa en una pelea de perros y, al nalizar, el veterinario del canódromo la deja inyectar
a un galgo: “Le clavó la aguja que entra bien fácil” (20).

La conducta de la niña reeja el comportamiento de su padre, quien puede catalogarse como una
manifestación de lo monstruoso; el hombre representa la transgresión de las normas sociales y morales, y
se constituye como un patrón mimético para la hija. Esto se comprueba cuando la protagonista y su padre
conducen temerariamente, atropellando perros y personas, lo que demuestra un desprecio total por la vida
ajena. La naturalización de la violencia y la muerte subraya la abyección inherente en estas acciones:

Papi y yo andamo loquísimo por la cartera. Carretera!, me corrige papi, carretera! […] Y afuera del carro de papi un pastor
alemán que posa en la parte de atrás de un Volvo o una novia de papi pidiendo bola con el dedo pulgar que nos apresuramos
a atropellar y yo voy anotando las novias aplastadas con una tiza sobre la guantera. (85)

En Papi, se evidencia la violencia extrema cuando la niña usa las armas de fuego para disparar en un desle:
“Saco un brazo y hago fuego y hago fuego y hago fuego y se oyen los gritos de las novias de papi cayendo de
sus carrozas, heridas de muerte, agarrándose un pecho. Y sigo haciendo fuego con las armas” (23). Este acto
violento, apoyado y dirigido por su padre, muestra la perversión y abyección dentro de la dinámica familiar.

Sin embargo, la exaltación mayor del mal en la protagonista, el carácter monstruoso descrito por Foucault,
se maniesta en el deseo de cortar las cabezas de las otras muchachas “desgraciaditas” por burlarse de ella
mientras montaban skateboard: “De un roquitoqui descabezo a la mamá de las desgraciaditas y luego las
saco de su escondite y me como la cama y me las ceno a ellas, rápido, antes de que llegue China” (125-126).
Aún cuando estas ideas antropófagas no se concretan, resaltan la conducta perversa que afecta su desarrollo
y percepción del mundo.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Subversión y resistencia de género en la niñería perversa

El individuo incorregible, concepto de Michel Foucault, hace referencia al sujeto que sistemáticamente
infringe las normas del sistema dominante, y que, además, es incapaz de moldearse a las normativas sociales y
a las técnicas disciplinarias. Para estos sujetos, el sistema disciplinario crea nuevas formas de sobrecorrección,
como se aprecia en las obras de Zoé Valdés y Rita Indiana Hernández.

En el caso de la novela Papi,la protagonista observa el mundo a través de una lente que desafía la
heteronormatividad. Esta exploración de la sexualidad, aunque muchas veces es imaginada o idealizada, reeja
la resistencia al binarismo de género y una búsqueda de libertad personal. En tal sentido, la niña experimenta
una atracción intensa y casi incontrolable por una de las mujeres de su padre, la cubana María Cristina, que
representa una gura tanto materna como erótica. Este deseo demuestra la abyección porque transgrede las
normas, provocando una mezcla de atracción y repulsión:

Abrí una puerta y sobre la cama con sábanas negras lo único que se veía era un hombro sobre el que caían mechas de pelo
castaño y yo quería tocar este hombro y que con mi caricia la dueña de este hombro que dormía desnuda boca abajo junto
a mi padre se diera la vuelta y que sin despertarse demasiado me besara en la boca. Y yo nunca había deseado tanto algo en
mi vida. (Hernández 54)

Desde la perspectiva de la heteronormatividad, la identidad sexual de la niña puede considerarse como
“perversa”, debido a las pulsiones lésbicas manifestadas en la actitud voyerista que adopta frente a María.
También se advierte la abyección, según Kristeva, con la identicación de un cuerpo “otro” que la precede y
posee, deniendo al individuo a través de esa posesión (19). En este fragmento, se demuestra la fascinación
hacia la mujer de su padre, que amenaza los límites del yo y del orden simbólico:

Y yo que en aquel entonces era bien chiquitita, me volví más pequeñita todavía para que María Cristina pudiera levantarme 
del suelo y me diera un beso en el cuello, en la mejilla, en los ojos, en la barriguita, levantándome el pijama del hombre 
araña. Y yo me dejaba. Yo me dejaba. […] me cubre con la manta y se acuesta a mi lado sobre su costado poniendo una 
pierna sobre mí y yo siento el peso de su pierna y el olor a fresa de su pelo y el grosor de sus cejas y con un dedito en la 
oscuridad recorro una de ellas. (Hernández 55-56)

A su vez, la proximidad física y los gestos cariñosos de María Cristina generan una sensación de abyección
en la protagonista. Esta relación íntima y ambigua con una gura que debería ser distante y respetuosa provoca
una tensión emocional y moral que la niña percibe como seductora: “Y sentí los brazos de María Cristina
(aleluya), la novia cubana de papi (aleluya), rodeándome. Y su boca muy cerca de mi oído preguntándome:
¿qué haces, loquita?” (55). La escena evidencia la fascinación de la protagonista hacia María Cristina, con
lo que transgrede los límites entre lo permitido y lo prohibido, lo familiar y lo extraño. La menor desafía
las normas familiares y sociales al enamorarse y desear físicamente a la novia de su padre. Este acto de deseo
y transgresión constituye una forma de incorregibilidad, ya que demuestra una resistencia a las estructuras
patriarcales y familiares tradicionales.

En Papi, la protagonista y sus acciones reejan la resistencia a las normas y el disciplinamiento de la
sociedad. La niña desafía las normas de género tradicionales, pues se resiste al control de las expectativas
sociales: “Me cortaron el cabello como a un varón” (57); “cuando jugábamos al papá y a la mamá mis amiguitas
querían que yo fuera el papá” (57); “por eso me le subí encima a Natasha debajo de su cama” (56), son solo
algunos de los ejemplos que lo demuestran. La masculinización del personaje mediante la apariencia (el corte
de cabello y la vestimenta), así como las constantes pulsiones lésbicas, ejemplican la gura del individuo
incorregible propuesta por Foucault.

Por otra parte, en El pie de mi padre, los intensos deseos sexuales de Alma Desamparada, en una etapa
cuando aún carece de identidad consolidada, derivan en sentimientos abyectos y perturbadores hacia su
madre:



Lis García Arango. Poéticas de las “niñerías perversas”: representación de la infancia en R...

Ya no era más una hembra, sino un varón. Le fascinaba ser varón. ¡Ah, cuánto daría por ser varón! Cuánto no hubiera dado 
por ser hombre. Así podría cortejar a su madre, conseguir que ella se enamorara perdidamente de él. Si ella fuera hombre, 
sería un hombre de provecho. Pediría en matrimonio a su madre. […] Si ella fuera hombre, haría muchos niños a su madre, 
quienes serían sus hermanas, y a la vez sus hijos. (Valdés 70)

La pulsión incestuosa, el ansia de la protagonista por convertirse en varón y casarse con su madre, desafía
radicalmente las estructuras familiares y uno de los tabúes morales más arraigados en la sociedad. Dicho
anhelo, y las fantasías asociadas, no solo transgrede las normas de género, sino también las relaciones
familiares, pues propone una estructura incestuosa que rompe completamente con las convenciones sociales
y presenta el conicto edípico de la niña hacia su madre. Es decir, sigue el primer camino de lo perverso,
entendido como aquello que “corrompe el orden y estado habitual”.

En la obra de Zoé Valdés también emerge la gura del niño masturbador, quien junto al monstruo
y al correccionario conforman la genealogía foucaultiana del individuo anormal (Foucault). El onanista
constituye el sujeto entregado a la fascinación masturbadora, y está considerado por la sociedad como un
desviado moral y físico. La masturbación es vista como un acto que desvía la energía sexual de su propósito
socialmente aceptado y que convierte al onanista en una gura de vigilancia y corrección. Así se comprueba
con Alma Desamparada:

Tendría cinco o seis años. Una turba de niños corrió a esconderse detrás de un matorral. Otro niño contaba hasta veinte con
los ojos tapados. Alexís puso el dedo en el clítoris de Alma Desamparada, encima del blúmer, y frotó suave. Los demás estaban
entretenidos en buscar refugio. La niña hizo como si con ella no fuera, abrió más las piernas. Aún no era consciente de su
sexo. Aquel juego no le desagradó en absoluto. (Valdés 33)

En esta escena, la connotación sexual del contacto físico marca el comienzo de la abyección (entendida en el
sentido de la transgresión de lo socialmente aceptado), pues al aceptar pasiva y gustosamente la masturbación,
desafía las normas sobre la inocencia infantil y la apropiada sexualidad, lo que genera una mezcla de repulsión
y fascinación. Más adelante, es el personaje quien toma la iniciativa en la masturbación, a través de fantasías y
deseos de liberación: “En aquel momento el centro de su vida era aquel joven […]. Entonces ella se espatarraba
en el balcón para verlo venir, y vacilarlo; imaginaba que lo pajeaba mientras en la cocina tía Primor fregaba
las cacerolas” (31).

Alma Desamparada también encarna la gura del onanista a través de sus constantes deseos sexuales: “Sintió
un inmenso anhelo de escapar, de bajarse en cualquier parada e internarse en los matorrales, perderse; asaltar la
lanchita e irse del otro, al Golto, a apretar con los guardias sietepesos del Servicio Militar Obligatorio” (40).
Sus pensamientos y deseos son transgresores y desviados de las normas aceptadas, y aunque no se describe
explícitamente la masturbación, la constante presencia de deseos sexuales la alinean con la gura del onanista
que es vigilado y corregido por la sociedad.

Aunque Alma se deja llevar por los impulsos físicos, su entorno intenta imponerle el control y la corrección
constante. Su tía Primor, quien representa la gura de autoridad doméstica, está presente en sus pensamientos
incluso cuando ella se entrega a las fantasías. Dicha dualidad entre el deseo y el control reeja la presión
correccionaria de su entorno, que persigue la disciplina y la reintegración a lo normalizado por la sociedad.

Conclusiones

El análisis de las novelas El pie de mi padre y Papi revela profundas exploraciones de la identidad de las
protagonistas, así como de la resistencia a las normas sociales. A través de la noción de lo abyecto y las
tipologías de los individuos monstruosos, correccionarios y onanistas, se comprende cómo los personajes
desafían y subvierten las expectativas y limitaciones impuestas sobre ellos en su condición de infantes.

En ambas novelas, la infancia se representa mediante el prisma de la abyección; subvierten la representación
predominante de la niñez en la tradición literaria (el paraíso perdido o la picaresca) a través de experiencias y



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

deseos perturbadores que contravienen las normas establecidas. Las protagonistas —en ambos casos niñas—
transgreden el límite de lo aceptable con sus comportamientos sexuales, conductas desviadas de la norma y el
desafío constante a los adultos. En Papi, la atracción de la narradora hacia su madrastra María Cristina reeja
la alteración de la identidad infantil y la inocencia; mientras que, en El pie de mi padre, Alma Desamparada
maniesta una violencia incontrolada, fantasías sexuales y la pulsión incestuosa hacia su madre.

Las guras conceptualizadas por Foucault —el monstruo, el individuo a corregir y el niño masturbador
— aparecen de manera diferente en cada novela, pero todas representan formas de resistencia al poder
constituido por los adultos, la familia y la moral social. En ambos textos los niños desafían las normas y
expectativas impuestas sobre ellos, convirtiéndose de facto en los constructores de su destino e identidad.
Estas resistencias no solo subrayan la lucha por la autonomía personal, sino que también critican y cuestionan
las dinámicas de poder que intentan disciplinar y corregir sus vidas.

Tanto en Papi como en El pie de mi padre las protagonistas encarnan las guras de lo abyecto, el monstruo,
el correccionario y el onanista como formas de resistencia al poder disciplinario. Si bien ambas autoras se
valen de múltiples procedimientos para deconstruir la noción culturalmente dominante sobre la niñez (ese
presunto espacio de luz, inocencia y bondad de los primeros años de vida), la desviación sexual y la violencia
son los recursos más efectivos en esta resignicación. A través de la experiencia de los personajes las novelas
ofrecen una poderosa crítica a la situación de la infancia en el continente, revelan la complejidad de la
conformación de las identidades en la adolescencia y proponen un orden alternativo —acaso caótico— en
estas sociedades caribeñas.

Referencias

Astutti, Adriana. “Malditos niños (Variaciones del género en “Teté, invierno de 1942”, de Manuel Puig)”. Orbis Tertius,
núm. 7, 2000, pp. 1-10. https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.2837/pr.2837.pdf

Ayala Martínez, Mónica. “Reescribiendo la nación desde la (des)territorialización del cuerpo en La hija del embajador,
de Zoé Valdés”. Cuadernos de Literatura del Caribe e Hispanoamérica, núm. 21, 2015, pp. 119-143.

Bandura, Albert. “Self-Efficacy: Toward a Unifying eory of Behavioral Change.” Psychological Review, vol. 84, núm.
2, 1977, pp. 191-215. https://doi.org/10.1016/0146-6402(78)90002-4

Bataille, Georges. La literatura y el mal. Ediciones El Aleph, 2000.
Baudrillard, Jean. La transparencia del mal. Ensayos sobre los fenómenos extremos. Editorial Anagrama, 1991.
Bustamante Escalona, Fernanda. “Poéticas caribeñas de la niñería perversa: infancia en textos de Junot Díaz, Severo

Sarduy y Rita Indiana Hernández”. Aisthesis, núm. 54, 2013, pp. 255-266.
---. “Rita Indiana Hernández: una escritura que retuerce los márgenes y los paradigmas de representación identitaria”.

Rita Indiana. Archivos, editado por Fernanda Bustamante Escalona, Ediciones Cielo Naranja, 2017, 259-289.
Florez Monroy, Nubia Johanna. Relaciones de sororidad y patriarcado en Sangra por la herida, de Mirta Yáñez y La

cazadora de astros, de Zoé Valdés. Universidad del Atlántico, tesis de maestría, 2019. https://hdl.handle.net/2
0.500.12834/617

Forget, Lucie. El fenómeno Zoé Valdés: proceso de autolegitimación de un discurso del exilio. Universidad de Montreal,
tesis de maestría, 2006. https://umontreal.scholaris.ca/items/6417345e-4e30-46a3-915e-4c5b4cc16ce8

Foucault, Michel. Los anormales. Curso en el College de France (1974-1975). Fondo de Cultura Económica de
Argentina, 2000.

González-Abellás, Miguel Angel. “Aquella isla: Introducción al universo narrativo de Zoé Valdés”. Hispania, vol. 83,
núm, 1, 2000, pp. 42-50. https://doi.org/10.2307/346112

---. “Entrevista a Zoé Valdés”. Caribe: revista de cultura y literatura, vol. 9, núm. 2, 2006, pp. 43-50.
Hernández, Rita Indiana. Papi. Cebolla pictures, 2011. Publicado originalmente en 2004.

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.2837/pr.2837.pdf
https://doi.org/10.1016/0146-6402(78)90002-4
https://hdl.handle.net/20.500.12834/617
https://hdl.handle.net/20.500.12834/617
https://umontreal.scholaris.ca/items/6417345e-4e30-46a3-915e-4c5b4cc16ce8
https://doi.org/10.2307/346112


Lis García Arango. Poéticas de las “niñerías perversas”: representación de la infancia en R...

Herrera Fuentes, Adrián. “Falocentrismo y sexualidad femenina en Café nostalgia de Zoé Valdés”. Revista de
Humanidades. Tecnológico de Monterrey, núm. 12, 2002, pp. 155-160.

Kristeva, Julia. Poderes de la perversión. Siglo XXI Editores, 2004.
Morales Osorio, Gloria Johana. “La revuelta de lo íntimo en Café Nostalgia de Zoé Valdés”. Cuadernos de Literatura,

vol. 23, núm. 46, 2019, pp. 303-329. https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl23-46.ricz
Orr, Brianne. “La masculinidad en crisis: un estudio sobre el deterioro del sujeto masculino en La nada cotidiana (1995)

de Zoé Valdés”. Caribe: Revista de Cultura y Literatura, vol. 10, núm. 1, 2007, pp. 65-84.
“Perverso”. Diccionario de la lengua española, Real Academia Española, 2024, https://dle.rae.es/perverso
Puche Gutiérrez, Teresa. “Travestismo y violencia como estéticas subversivas en la literatura escrita por mujeres: Lobas

de mar de Zoé Valdés”. Lo estético en el arte, el diseño y la vida cotidiana, editado por Nicolás A. Amoroso
Boelcke, Olivia Fragoso Susunaga y Alejandra Olvera Rabadán, Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad
Azcapotzalco, 2021, pp. 139-155.

Punte, María José. Topografías del estallido: figuras de la infancia en la literatura argentina. Ediciones Corregidor, 2018.
Starobinski, Jean. “El estilo de la autobiografía”. Documentos Lingüísticos y Literarios UACh, núm. 8, 1982, pp. 85-87.

Traducido por Eduardo Bonaza. http://revistadocumentosll.cl/index.php/revistadll/article/view/99
Valdés, Zoé. El pie de mi padre. Editorial Planeta, 2002.

Notas

* Artículo de investigación
1 Reside en París desde 1995. Posee las condecoraciones Caballero de las Artes y Letras y Médaille de Vermeil de la Ciudad

de París. Es fundadora de ZoePost.com y de Fundación Libertad de Prensa, y voz delegada del Movimiento Republicano
Libertario Martiano (MRLM). Ha recibido numerosos reconocimientos literarios como el Liberaturpreis, de la ciudad
de Fráncfort, por Lanada cotidiana (1995), el Premio Fernando Lara con Lobas de mar (2003), el Premio de Novela
Ciudad de Torrevieja con La eternidad del instante (2004), el Premio Azorín por La mujer que llora (2013), y el Premio
Jaén de Novela por La casa del placer (2019), entre otros.

2 “Durante su infancia creció en un ambiente marcadamente femenino, puesto que el padre desapareció al poco tiempo de
nacer ella. La inuencia de su madre y de su abuela fueron fundamentales, y eso tal vez explique el marcado protagonismo
que la gura femenina tiene en su producción tanto poética como narrativa” (González-Abellás, “Entrevista a Zoé Valdés”
43).

3 La tipología de Michel Foucault de las tres guras del ámbito de la anomalía son: el monstruo humano, el individuo a
corregir y el niño masturbador.

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar: García Arango, Lis. “Poéticas de las ‘niñerías perversas’: representación de la infancia en Rita 
Indiana y Zoé Valdés”. Cuadernos de Literatura, vol. 29, 2025, https://doi.org/10.11144/
Javeriana.cl29.pnpr

https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl23-46.ricz
https://dle.rae.es/perverso
http://revistadocumentosll.cl/index.php/revistadll/article/view/99
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.pnpr



