
Artículos

El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en dos novelas de
Mónica Ojeda *

Fear Smells Like Flesh: Disturbance and Semiotic Intensity in Two Novels by Mónica Ojeda

Fortino Corral Rodríguez a
Universidad de Sonora, México
ortino.corral@unison.mx
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8933-3957

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.mhcp

Recibido: 15 noviembre 2023 
Aceptado: 17 mayo 2025 

Publicado: 15 diciembre 2025

Resumen:

En el presente trabajo se examinan los procesos de intensicación semiótica en las novelas Nefando (2016) y Mandíbula (2018), 
de Mónica Ojeda, en las que se destaca de manera especial el recurso de la perturbación, un rasgo característico de toda su obra. 
La orientación perturbadora de esta narrativa nos adentra en los ámbitos de la corporalidad, del horror, de lo abyecto y de lo 
monstruoso. Para llevar a cabo nuestro análisis, adoptamos un enfoque semiótico, con especial énfasis en la semiótica tensiva, 
corriente que postula el cuerpo como núcleo de la función semiótica y se concentra en la dimensión afectiva del discurso. 
Palabras clave: perturbación, semiótica tensiva, monstruosidad, miedo.

Abstract:

is paper examines the processes of semiotic intensication in Nefando (2016) and Jawbone (2018), two novels by Mónica 
Ojeda, in which the motif of disturbance —a hallmark of her work— stands out prominently. e unsettling orientation of this 
narrative delves into themes of corporeality, horror, the abject, and the monstrous. To carry out our analysis, we adopt a semiotic 
approach, with a particular emphasis on tensive semiotics, a branch that posits the body as the core of semiotic function and 
focuses on the affective dimension of discourse.
Keywords: Disturbance, Tensive Semiotics, Monstrosity, Fear.

Introducción

Mónica Ojeda (Ecuador, 1988) forma parte de una constelación de autoras que destacan en el 
panorama actual de la literatura latinoamericana por el cultivo de una intensidad discursiva 
profundamente perturbadora y por su clara vocación militante. Entre las escritoras que integran este 
fascinante archipiélago,guran Liliana Colanzi (Bolivia,1981), Samanta Schweblin (Argentina, 1978), 
María Fernanda Ampuero (Ecuador, 1976), Daniela Tarazona (México, 1975), Mariana Enríquez 
(Argentina, 1973), Guadalupe Nettel (México 1973) y Cecilia Eudave (México, 1968). Se trata de cciones 
que incursionan en las zonas oscuras de lo abyecto, de los instintos, de la animalidad, y que trastocan las 
mojoneras que demarcan los connes de lo humano.

En el presente trabajo analizo los procesos de intensicación semiótica que sustentan la poética narrativa 
de Mónica Ojeda, y me centro en la exploración de experiencias perturbadoras que afectan tanto al mundo de
los personajes como al de los lectores. En este contexto, llamamos perturbación al efecto estético que 
consiste en sacudir y evidenciar la fragilidad de esquemas cognitivos y afectivos consagrados por la 
habitualidad como baluartes axiológicos de la vida social cotidiana. La perturbación se asocia entonces con 
inquietud, miedo, asombro, repugnancia, desprecio, ira, entre otros afectos.

El análisis se concentra en dos novelas de la autora:   Nefando (2016) y   Mandíbula (2018). La estética 
de la perturbación se maniesta de manera elocuente en la primera novela, e incluso se convierte en

Notas de autor
a Autora de correspondencia. Correo electrónico: fortino.corral@unison.mx

https://orcid.org/0000-0002-8933-3957
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.mhcp


Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

objeto de reexión para algunos personajes vinculados a la creación artística. En Mandíbula, el miedo y el
cuerpo adquieren un lugar central en la organización semiótica del universo narrativo. Otras nociones como
monstruosidad, lo abyecto y lo siniestro, están presentes en ambas novelas.

Antes de iniciar con el análisis de estas novelas, considero indispensable exponer las coordenadas teóricas
del enfoque adoptado, cuya difusión aún resulta limitada dentro de la comunidad académica.

Elementos de semiótica tensiva

La semiótica tensiva constituye una extensión y al mismo tiempo un replanteamiento de la semiótica
estructural, la cual se desarrolló, como es bien sabido, en los años sesenta con gran repercusión en las décadas
posteriores. Esta primera etapa, conocida como greimasiana, se caracteriza por su fundamentación lógica
y semántica. La nueva semiótica, por su parte, emerge en los años noventa 1  y se distingue por incorporar
lo sensible como un componente rector de la signicación. La semiótica tensiva se ocupa de la dimensión
afectiva de los textos (Zilberberg 24). Este proceso retoma y recongura los aportes de la retórica, disciplina
que durante siglos se dedicó a explorar los elementos compositivos que coneren potencial persuasivo a los
discursos y que cayó en desuso en el siglo XIX (Barthes 86). Esta nueva semiótica descarta la visión tradicional
de las guras retóricas como meros ornamentos y propone, en cambio, entenderlas como procedimientos que
intensican la expresión.

La reformulación que lleva a cabo la nueva semiótica sobre las pesquisas aportadas por la retórica clásica
consiste básicamente en plantear el análisis del discurso a partir del concepto de tensividad, el cual es denido
por Zilberberg como “el lugar imaginario en el que se reúnen la intensidad —es decir, los estados de ánimo,
lo sensible— y la extensidad —los estados de cosas, lo inteligible” (81)—. Se trata pues de dos dimensiones
interdependientes que se disputan la signicación. La novedad de esta formulación es que la afectividad se
integra estructuralmente al discurso como uno de sus dos componentes inaugurales, con el añadido de que
juega un papel preponderante. Zilberberg lo anuncia en estos términos:

De modo que, lejos de limitarnos a aceptar a regañadientes la afectividad y de restringirla a la modesta función de 
complemento circunstancial de modo, la integramos plenamente, bajo el nombre de intensidad, como magnitud rectora de 
la pareja que se deriva de la escisión inaugural. (80)

En consonancia con lo anterior, Zilberberg distingue dos grandes estilos: el implicativo y el concesivo.
Al primero corresponden aquellos enunciados que predican algo que ya estaba previsto por la estructura
inferencial del mismo enunciado o por la experiencia que presupone del receptor; se trata, pues, de enunciados
que apelan a la normalidad del mundo nombrado. El segundo tipo, en cambio, comprende los enunciados que
comunican algo contrario a lo esperado: “Los enunciados concesivos son enunciados de ruptura, ruptura de
las concordancias admitidas” (113). Una forma de representar grácamente lo dicho anteriormente se puede
ver en la gura 1.



Fortino Corral Rodríguez. El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en d...

FIGURA 1.
Esquema tensivo de los estilos semióticos

Fuente: elaboración propia, basada en lo expuesto por Zilberberg.

El enunciado concesivo es portador de noticias excepcionales: no de hechos ordinarios, sino de
acontecimientos. El acontecimiento (o evento) se dene por ser imprevisto, por escapar a toda planeación, y en
ello radica justamente su intensidad semiótica. El teórico ofrece un ejemplo sumamente sencillo e ilustrativo
de la tonicidad que porta el enunciado concesivo frente a la atonía del implicativo:

Se ahogó porque no sabía nadar

Se ahogó a pesar de que sabía nadar. (113)

En ambos casos, se trata, desde luego, de un hecho notable, pero es notorio que el primer enunciado
(implicativo) tiene un efecto “normalizador”, mientras que el segundo (concesivo) introduce una marca de
extrañeza, con lo cual acentúa la singularidad de lo ocurrido: le conere un estatus de acontecimiento. 2  Se
trata, sin embargo, de una extrañeza que aún puede ser validada como posible.

De acuerdo con la semiótica tensiva, el acontecimiento es algo que escapa a toda previsión, por lo que
suspende el esquema nalista de la acción planeada. Si recurrimos al esquema actancial greimasiano, vemos
que el acontecimiento no puede asumirse como actante oponente, pues, aunque puede presentarse como un
hecho externo, su ecacia tiene que ver con el sujeto mismo, con su dimensión sensible. Lo que tenemos,
pues, no es un oponente, sino un antiprograma. Este antiprograma es de naturaleza distinta al que postula el
primer estructuralismo: no es nalista, sino pasional. El sujeto denido por la acción que postula la semiótica
estructural temprana es una entidad lógica abstracta, carente de corporeidad y, por tanto, carente también de
capacidad sintiente; frente a este sujeto, la semiótica tensiva postula uno más complejo que, si bien mantiene
la dimensión pragmático-cognitiva, se dene en primer término por su dimensión pasional; esta se rige ya no
por la lógica del llegar a, sino por la del sobrevenir, la del acontecimiento (o evento). Zilberberg señala que,
cuando se presenta el evento, “el sujeto que se instala en un orden razonado, programado y compartido del
llegar a, dueño de sus expectativas especializadas, se ve arrojado de las vías que le son propias y sumergido en
su devastación” (186).



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Nefando. Por una escritura perturbadora y femenina

La novela que mejor expone el programa estético de Ojeda es Nefando, publicada en 2016. Consta de seis
personajes. Son jóvenes estudiantes que comparten un mismo piso en la ciudad de Barcelona. Los seis están
relacionados con la producción creativa: Kiki Ortega e Iván Herrera son mexicanos y se dedican a la literatura;
tres hermanos de apellido Terán (Irene, Cecilia y Emilio) son ecuatorianos y se dedican a la producción de
videojuegos, y, por último, Cuco Martínez, español, se ha sumado al proyecto de estos últimos.

El primer capítulo de Nefando nos presenta a una joven de 23 años llamada Kiki Ortega que se propone
escribir “una novela pornográca sobre tres niños en un internado” (12). El narrador acompaña en estilo
indirecto libre los pensamientos de la joven escritora, en los que se entretejen reexiones sobre la función de
la escritura y prospecciones sobre la conguración de los personajes:

Diego sería pálido como la noche. Eduardo tendría pecas. ¿Qué tan difícil podía ser escribir una novela? Reformulación: ¿Qué
tan difícil podría ser escribir sobre la sexualidad de tres niños? Una novela sobre la crueldad. Una novela destinada a perturbar
[…]. Perturbar era escribir con la mitad del cuerpo hundido en una ciénaga. (10)

La perturbación alcanza visos de categoría estética en la poética narrativa de Mónica Ojeda. La joven
escritora (hablo del personaje) rememora un evento de su niñez: sus padres la habían llevado al circo y le tocó
presenciar la caída de un acróbata cuando este caminaba por la cuerda oja. Los espectadores pudieron ver que
“el hueso de su pierna se abrió paso fuera de su piel” (13) y salpicó el suelo de sangre; el acróbata fue retirado
con presteza y enseguida se dio entrada a los elefantes, para que el público olvidara lo ocurrido. La chica
recuerda también cuando su padre abandonó a la familia y le dijo a ella que la amaba antes de marcharse para
siempre. Comprende que esas palabras constituían un guion para ocultar una verdad dolorosa. La escritora
en ciernes advierte, pues, que las fórmulas del lenguaje ordinario cumplen una función semejante a la de los
elefantes y que la literatura tiene como función primordial deshacer este encubrimiento tranquilizador:

La literatura no puede distraerse en elefantes, tiene que apartarlos y ver al acróbata caído, interesarse por su sufrimiento, por
la mueca de dolor con la que lo llevan tras bambalinas porque desentona, porque rompe la armonía, porque obsceniza el
espectáculo. (16)

El discurso social opera eufemísticamente, oscureciendo las aristas agudas del acontecimiento doloroso
hasta hacerlo pasar por un hecho insustancial. La perturbación literaria, por el contrario, imprime tonicidad
en el discurso, obligándolo a redescubrir lo oculto, es decir, lo reprimido. En el caso de la joven escritora,
la literatura sería el medio para mantener en la conciencia el trayecto aparatoso del acróbata lesionado;
atestiguar la metamorfosis de ese cuerpo, de una gura esbelta y armoniosa a un cuerpo desmembrado,
reducido a su condición de carne viva y dolorosa. Para llevar a cabo esta tarea vivicadora, el lenguaje tiene
que obscenizarse. La escritora-personaje intuye que el cometido primordial de la literatura es alcanzar esa zona
oscura, prohibida por la legalidad moral en que se sustenta la vida ordinaria: “En lo prohibido estaba todo
principio creador” (16).

Los personajes de la novela que escribe Kiki Ortega desarrollan conductas sumamente perturbadoras, y el
lenguaje utilizado por el narrador es de una obscenidad extrema:

Eduardo y Diego tenían once años cuando se abrieron los culos por primera vez. Ocurrió en el velatorio del padre de Diego
[…]. Diego le contó a Eduardo que había visto el pene erecto, rígido, del cadáver de su padre mientras lo vestían. Eduardo le
contó a Diego que había visto la vulva de su madre cuando se sentaba sin cruzar las piernas y que, desde entonces, siempre
intentaba ver esa entrada porque le hacía sentir cosquillas en el vientre y un líquido pegajoso mojaba sus calzoncillos. (52)

El texto provoca en el lector un amplio repertorio de inquietudes acerca de lo que está ocurriendo y también
acerca de lo que se propone comunicar el texto: ¿se trata de una denuncia social?, ¿se propone acaso estimular
la fantasía sexual del receptor?, ¿será que busca retar al lector a que revise sus esquemas morales? Si retomamos
lo que llevamos dicho, lo conducente es suponer que la intención del texto es la expresada por la autora cticia



Fortino Corral Rodríguez. El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en d...

y que de algún modo incluye las posibilidades anotadas: perturbar al lector. Conviene examinar los elementos
del texto que detonan esta perturbación.

• Tomando en cuenta el orden de las partes, vemos que comienza destacando la edad que tienen Diego
y Eduardo: once años.

• Enseguida se indica el evento: “Se rompieron el culo”. Nótese que la voz narrativa podía haber
utilizado el concepto acto sexual para referirse a lo ocurrido, pero opta por una descripción escueta
y presuntamente realista. Formalmente el narrador se abstiene de emitir juicios morales de manera
explícita, pero la descripción que utiliza dista mucho de ser neutra. Tal como lo sostiene la teoría
semiótica, la dimensión afectiva rige, en principio, a la intelectiva. En este caso, la carga afectiva y
valorativa podemos detectarla en el orden de las partes de la oración y en los términos punzantes que
se utilizan: “romper” y “culo”, lo cual se intensica aún más por tratarse de niños.

• En código clínico, lo que tenemos es una relación homosexual entre niños. Sin embargo, decirlo de
esta manera contribuye a estandarizar el hecho y a reducir su impacto anímico en el lector. El autor
busca sacudir esa eufemización mediante un procedimiento que consiste en “poner los hechos delante
de los ojos”, gura que Zilberberg identica como hipotiposis (227).

• Enseguida tenemos el dato sobre la situación en la que ocurre ese evento: el velorio del padre de
uno de los chicos, un espacio ritual, caracterizado por su solemnidad. Después de esto, el narrador
nos reere lo que los chicos conversaron entre sí: habían visto los órganos sexuales de sus respectivos
progenitores y habían experimentado ciertas reacciones. El deseo se ramica en ellos por sendas
socialmente prohibidas, como el incesto y la homosexualidad.

• Tenemos, pues, una doble profanación: la del espacio del velatorio, al ser contaminado por las palabras
y los actos de los niños, y la de sus propios cuerpos: el que el narrador haya utilizado esa expresión
cruda puede interpretarse también como una negativa a calicar como acto sexual a esa experiencia,
por tratarse justamente de niños, con lo cual tenemos unos cuerpos ultrajados (cuerpos que deberían
mantenerse incólumes).

• La experiencia de lo obsceno se basa en la percepción de algo que debería permanecer oculto,
especialmente en el campo de lo sexual. En el texto anterior, la obscenidad tiene lugar en dos
momentos: la que viven los niños y la que experimenta el lector al ser enterado de algo inquietante
que no debería o no querría saber.

La novela ofrece muchos otros pasajes perturbadores, pero su zona más oscura es la que se refriere a los tres
hermanos de apellido Terán: Irene, Emilio y Cecilia. Originarios de Ecuador, ellos realizan una estancia en
España, becados por la Universidad de Barcelona, beca que se les suspende por su inasistencia a clases; y pasan
la mayor parte del tiempo manipulando videos, creando sitios en la web, mirando películas y, en los últimos
tiempos, produciendo un videojuego sumamente enigmático al que llaman Nefando. Los hermanos Terán
fueron sistemáticamente abusados por su padre en su más tierna infancia; ahora, él costea sus gastos desde
Ecuador. Ellos relatan detalles de sus violaciones a sus compañeros de piso y no tienen reparo en mostrarles
videos que conservan de esas violaciones. Iván Herrera, uno de los mexicanos que comparte piso con ellos,
comenta este episodio:

Irene le dio play al video y… No sé qué más decirte. He visto muchas cosas en mi vida, pero no a tres personas dispuestas a
mostrar, con verdadero entusiasmo, las imágenes de sus propias violaciones. Recuerdo que en ese momento pensé que estaban
locos y enfermos, muy enfermos, pero ahora creo que aprendieron a lidiar con el pasado de una forma peculiar y que no se
consideraban víctimas. (126-127)

Nótese que la narración cobra un nuevo nivel de intensidad cuando ya parecía que había alcanzado la
cúspide. Parece ser un principio de la semiótica concesiva el que todo evento concita discursivamente a ser
superado en tonicidad (Zilberberg 79). La información sobre el abuso del padre hacia sus pequeños hijos



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

constituye por sí misma una concesión para la sensibilidad y el raciocinio de Iván (y también del lector), por
lo sórdido del evento y por lo difícil de admitirlo como real; sin embargo, la intensidad alcanzada se redobla
cuando los chicos se aprestan a ver con entusiasmo esos videos; el evento deja sin habla por un momento al
narrador-personaje.

La novela coloca al lector en una situación ética sumamente tensa. ¿Qué le corresponde sentir hacia estos
adolescentes?, ¿conmiseración?, ¿repudio?, ¿ternura?, ¿miedo? Los personajes experimentan también esta
perplejidad. Esta es la fuente en la que abreva el efecto terroríco explorado por las nuevas escritoras: la
turbulencia instintiva que subyace a la moral hegemónica. El monstruo no es ya una amenaza que provenga del
espacio exterior (tal vez nunca lo fue), sino que habita en los estratos profundos del lenguaje, las instituciones
sociales y la psique individual. Ya casi al nal de la novela, Cuco, el joven español que ayudó a los hermanos
Terán a diseñar Nefando, reere a su entrevistador una conversación sumamente reveladora que tuvo con
Irene, la menor de los hermanos:

Una vez le dije a Irene que lo que ese señor les había hecho era una monstruosidad y ella me miró como a un crío. “Él es un
hombre, no un monstruo”, me dijo, y yo entendí lo que me estaba diciendo tan claramente que nunca más volví a tocarle el
tema. ¿Tú entiendes lo que ella quiso decirme? Pues nada, tío, que ellos no fueron víctimas de una monstruosidad, sino de
una humanidad; una humanidad abyecta que todos padecemos en nuestra carne y mente, con variaciones, claro, pero al nal
estamos conectados por esa misma naturaleza oscura, caótica, de carácter mítico, y lo paradójico es que ese nexo nos devuelve
al mismo lugar de siempre: a la incertidumbre. (196)

En este pasaje me interesa destacar el fuerte vínculo que existe entre monstruosidad, moralidad y horror. La
monstruosidad se presenta no como una deformación física y moral de ciertos individuos, a los que hay que
expulsar o destruir, visión simplista que promueve el sistema social, sino como una condición latente en todos
los humanos; la monstruosidad no habita, pues, de manera exclusiva en el padre de los Terán, sino también en
los jóvenes hermanos, en el narrador-personaje y, por extensión, en quien lo escucha; de ahí la incertidumbre
y el horror.

Al examinar la monstruosidad en la vida social, Michel Foucault observa que la monstruosidad se detona
cuando una anomalía biológica o una conducta atípica es capaz de exhibir la incompetencia del sistema
normativo —sea este jurídico o religioso— para garantizar el orden:

Para que la haya [monstruosidad], es preciso que esa transgresión del límite natural, esa transgresión de la ley marco sea tal
que se reera a, o en todo caso ponga en entredicho, cierta prohibición de la ley civil, religiosa o divina, o que provoque cierta
imposibilidad de aplicar esa ley civil, religiosa o divina. Solo hay monstruosidad donde el desorden de la ley natural toca,
trastorna, inquieta el derecho, ya sea el derecho civil, el canónico o el religioso. (68-69)

Esta concepción de lo monstruoso encuentra su complemento semiótico y psicoanalítico en el concepto de
abyección propuesto por Julia Kristeva. De acuerdo con su modelo teórico, la abyección resulta de la represión
original perpetrada por el sistema simbólico. Lo reprimido es un estadio prelinguïstico en el cual el yo se halla
fundido con la madre y con lo animal; dicho estadio no desaparece del todo, sino que es siempre objeto de
rechazo y fascinación para el orden simbólico. El sistema simbólico actúa, pues, como un principio prohibitivo
que decreta la separación entre el yo y el no-yo, condición indispensable para que el lenguaje pueda ejercer
su función representativa. El sistema simbólico, basado en el principio de distinción y de clasicación de
unidades discretas, postula un sujeto racional inserto en un ordenamiento lógico-causal que, a su vez, legitima
al conjunto de normas morales y jurídicas que regulan la vida social. La lengua no es pues solo un medio, un
código inocuo, sino que ella misma encarna un mensaje esencial: la ley. En consonancia con Foucault, Kristeva
concibe lo abyecto como algo que socava el orden: “Lo abyecto es perverso ya que no abandona ni sume una
interdicción, una regla o una ley, sino que la desvía, la descamina, la corrompe […]. Su rostro más conocido,
más evidente, es la corrupción” (25).

Los procedimientos de intensicación discursiva que explora Mónica Ojeda, orientados a provocar
perturbación en el lector, dialogan de manera tácita con estos planteamientos teóricos. En un ensayo titulado



Fortino Corral Rodríguez. El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en d...

“Sodomizar la escritura”, Ojeda plantea que el lenguaje comunicativo o funcional ha sido despojado de su
carácter deseante y que la literatura tiene la tarea de recuperar su intensidad original. Para ello es necesario
llevar a cabo una sodomización de la escritura, término que toma del poeta Enrique Verástegui. Nótese que
no se trata de una erotización, sino de una sodomización. El erotismo supone cierto grado de domesticación,
desde el momento mismo en que se arma mediante el discurso de la fantasía y de la belleza, lo cual supone un
distanciamiento respecto a la crudeza instintiva; la sodomía, en cambio, se basa en una entrega desenfrenada
a las apetencias instintivas y es refractaria a cualquier forma de idealización.

Ahora bien, este señalamiento del discurso erótico como práctica libertaria desgastada y la propuesta de
su reemplazo mediante una especie de pornoliteratura solo puede provenir de un sujeto social, cuya palabra
se ha mantenido inaudible en el discurso hegemónico; un sujeto que demanda la necesidad de un lenguaje
vibrante, apto para expresar la vida, la rabia, el dolor, el miedo. Andrea Carretero, destacada estudiosa de
Mónica Ojeda, expone con gran acierto la impronta femenina de este reclamo:

Nuestro mundo ha formado siempre parte de la otredad y por ello ha sido ocultado y silenciado durante toda la historia de la
literatura. Cuando las mujeres hemos querido hablar hemos tenido que hacerlo tras una máscara lingüística acorde al modelo
del hombre; cuando las mujeres nos hemos querido salir del molde, quitarnos la máscara o fundar la nuestra propia, se nos
ha negado la identidad femenina. (6)

He aquí la dimensión política de la poética narrativa de Mónica Ojeda. Su empeño por forjar un lenguaje
indómito y pugnar por una escritura punzante que conmine al escritor (y al lector) a ser “criminales” en la
literatura va más allá de una mera exigencia estética: es también un posicionamiento político.

Para cerrar este apartado, me interesa subrayar que el horror que experimentan los personajes de Nefando,
y que pugna por transferirse al lector, remite a prácticas moralmente prohibidas y, por lo tanto, ocultas,
que alcanzan su expresión más acabada en la inmersión mórbida por los sótanos oscuros de la Deep Web.
En este submundo, las reservas idílicas de la infancia gozosa, clausuradas tiempo atrás para dar paso a la
racionalidad social, se han transmutado en escenarios inauditos de violencia pornográca que se agazapan y
deslizan, amenazantes, como los repelentes monstruos lovecraianos, y perturban con su hedor nauseabundo
el imperio de la cordura. La monstruosidad se resguarda, pues, en estos intersticios del orden social (Moraña
188) y juega en la novela una función altamente productiva. La perturbación que provoca en el lector está
relacionada con revelaciones inquietantes sobre sí mismo, sus innitas posibilidades de ser —su complejidad
identitaria que hunde sus raíces en la animalidad misma—, así como las fauces estructuradoras que moldean
su identidad discursiva.

Para un mejor entendimiento de esta aseveración, conviene ofrecer una brevemente explicación sobre el
modelo semiótico que propone J. Fontanille sobre la identidad. Partiendo de que el cuerpo es el operador
de la semiosis, el semiotista francés postula una doble identidad del actante a partir del acto enunciativo
(32-35): el Mí y el Sí. El primero tiene su asiento en la carne como posición de referencia y se hace sentir
como la “pura sensibilidad”, mientras que el segundo, el Sí, es “la parte de Ego que se construye en y por la
actividad discursiva” (33-34); el autor subraya que ambas instancias, el Mí y el Sí, “se presuponen y definen
recíprocamente” (35). El Sí, como instancia discursiva, participa del entramado normativo con que funciona el
mundo social, mientras que el Mí se haya pertrechado en la singularidad que le conere la experiencia sensible.
El Mí es, pues, un Mí-cuerpo, y constituye el núcleo más íntimo e intenso de la identidad individual; mientras
que el Sí es un Sí-discurso, y emerge como una entidad producida y modelada por el discurso social.

Con base en este esquema, podemos advertir que la ruta trazada por la narrativa de Ojeda compromete
ambas dimensiones de la identidad —el Mí corporal y el Sí discursivo—, emulando la forma de un viaje mítico
que parte de la instancia del discurso hacia los escondrijos cavernosos del cuerpo, un viaje en el cual habrá de
forjarse un lenguaje indómito, habitado por “el espanto y el instinto, la violencia y el mal, el deseo bárbaro y
desnudo” (Ojeda, “Sodomizar la escritura”).



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Mandíbula: adolescencia, horror y semiosis corporal

En la novela Mandíbula, el intersticio por excelencia es la adolescencia, una edad que se dene negativamente
por no ser infancia ni adultez, y que se caracteriza por el protagonismo del cuerpo. Esta indenición entre
una y otra edad la convierte en una zona salvaje, en la que anidan deseos y miedos tumultuosos que amenazan
la estabilidad institucional:

La infancia termina con la creación de un monstruo que se arrastra por las noches: un cuerpo desagradable que no puede ser
educado. La pubertad nos hace hombres y mujeres lobo, o hiena, o reptil y, cuando hay luna llena, vemos cómo nos perdemos
a nosotros mismos (sea lo que sea que seamos). (218)

Nótese que lo que está en juego es siempre el yo, un yo que en el intersticio de la adolescencia se asume
como monstruo nocturno, cuerpo indómito, animal. La adolescencia es el exterior constitutivo de un sistema
simbólico que solo reconoce infancia y adultez. Es un ámbito enigmático, una tierra sin ley; quien lo habita
es un indefenso y, al mismo tiempo, un desalmado.

La novela se organiza en torno a tres personajes femeninos: Fernanda y Annelise, dos chicas adolescentes,
amigas entre sí, y Miss Clara, maestra de ambas, en un colegio del Opus Dei. Un rasgo que caracteriza a las tres
es que mantienen relaciones complicadas y dolorosas con sus respectivas madres. Fernanda y Annelisse son
amigas desde la infancia. Ahora que son adolescentes, ejercen un fuerte liderazgo sobre otras cuatro chicas del
colegio con las que mantienen una intensa interacción basada en conversaciones privadas, rituales y juegos
arriesgados que conllevan castigos cada vez más extremos. El liderazgo de las dos amigas pronto recae en una
de ellas: Annelise. Ella crea un culto que impacta fuertemente a las chicas y que llega a afectar también a
Miss Clara: el culto al Dios Blanco. Annelise encuentra un edicio abandonado apropiado para que el grupo
pueda realizar sus reuniones privadas en las cuales pueden expresar libremente su hostilidad hacia el colegio
y sus familias. El edicio se convierte pronto en “su sede antipadres, antiprofes, antinanas” (179). El espíritu
trasgresor que anima estas reuniones se adentra cada vez más en los territorios de lo prohibido y Annelise
alienta el espíritu trasgresor de la cofradía: “Tenemos que hacer algo que no podamos hacer en ninguna otra
esquina del mundo”. De esta manera, sus juegos y retos son cada vez más violentos y peligrosos (91).

El Dios Blanco carece de una forma especíca, pero la encarnación que les resulta más familiar a las chicas
es la de un cocodrilo que, en alguna ocasión, avistaron en el traspatio del edicio. Este animal reúne atributos
físicos que le coneren un perl monstruoso: sus fauces abiertas, su dentadura alada y su asociación con
la suciedad 3  lo perlan como la expresión más acabada de la brutalidad corporal. La corporalidad es aquí
instinto, apetito impetuoso, acecho sigiloso, contaminación, vida bruta, fuerza descomunal y muerte.

El potencial terroríco del cuerpo destaca por sobre cualquier otro objeto o entidad, ya que el cuerpo
está presente en los dos polos del fenómeno: es el objeto terroríco más versátil y es también el órgano
sintiente por excelencia. Sobre lo primero, el antropólogo Françoise Duvignaud anota: “En un gran número
de sueños o pesadillas contemporáneas que me ha sido dado examinar recientemente, la mayoría se refería a
malformaciones o alteraciones del cuerpo, fuente permanente de inquietud para nosotros y los demás” (11).
Sobre lo segundo, la manera en que se experimenta el miedo, el psicólogo William James señala lo siguiente:
“Es imposible pensar qué tipo de emoción de temor quedaría si no estuvieran presentes ni la aceleración de
los latidos del corazón, ni la respiración entrecortada, ni el temblor de los labios o la laxitud de los miembros,
ni la carne de gallina, ni la contracción de las vísceras” (147).

La adolescencia es la etapa en la que el cuerpo acapara la mayor atención para sí mismo, debido a las grandes
metamorfosis que experimenta; la incertidumbre que esto produce hace de la adolescencia misma un objeto
de culto: se le identica como una edad blanca, en conexión con el Dios Blanco y también en alusión a la
indenición que le conere el estar en medio de dos edades incompatibles entre sí: la niñez y la adultez. Es
importante señalar que en este culto el color blanco no equivale a pureza, bondad y otras virtudes, sino a
potencialidad: “En la adolescencia puede aorar lo más bello o lo más horrible, como en lo blanco puede



Fortino Corral Rodríguez. El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en d...

existir tanto la pureza como la podredumbre” (Mandíbula 212). Esta indenición hace de la adolescencia 
un territorio peligroso para el orden social. En el ensayo que Annelise entrega a Miss Clara, en el que 
expone su teoría del horror blanco, dice: “Sea como sea, temer a una edad que representa el vacío y la 
indefinición, pero también la posibilidad de muchas cosas, la potencia de ser, es una experiencia similar al 
horror blanco” (208).

Los juegos o retos que las jóvenes llevan a cabo durante sus encierros en el edicio remiten 
indefectiblemente a una semiótica corporal: se golpean; se estrangulan; se hacen cortes; ruedan por las 
escaleras; se acuestan en el piso, exponiéndose a serpientes y otros animales; lamen sangre menstrual; 
caminan por el borde de la azotea en el tercer piso. Todas estas prácticas pueden verse como un culto al 
cuerpo, el cual maniesta su poderío en las grandes metamorfosis de la pubertad: “Pezones que se levantan, 
vello que se abre camino en zonas inesperadas y que enrarece la piel, manchas, acné y sangre” (Mandíbula 
213).

El cuerpo es visto en la novela como un orden semiótico alterno al discurso social: un lenguaje atroz que 
se expresa en la “brutalidad de la naturaleza”. Es por esto que el Dios Blanco que concibe Annelise es un dios 
primitivo y temible, completamente distinto al dios consolador y amoroso de la religión ocial. En el ritual 
de aceptación a este dios las chicas se hacen un corte en la parte inferior de la nalga izquierda (110).

Me interesa señalar que los miedos que experimentan las chicas se fundamentan, principalmente, en lo 
siniestro, entendido como la irrupción de lo inquietante en el seno de lo familiar. Elementos 
cotidianos como sus madres, el edicio donde se reúnen, el cuerpo propio o los animales, adquieren una 
dimensión perturbadora. En este sentido, lo siniestro no constituye una cualidad objetiva de los 
objetos, sino una experiencia subjetiva: el retorno de algo reprimido que se hace presente de forma 
amenazante (Freud 2499).

Al igual que lo que ocurre en Nefando, el culto al Dios Blanco en Mandíbula representa un repliegue 
identitario hacia la corporalidad. Se trata de aceptar el horror de ser cuerpo y, por extensión, de ser animal. 
Los rituales que conforman este culto confrontan a las protagonistas con su propia vulnerabilidad, pero, al 
mismo tiempo, propician una alianza radical con el cuerpo, fusión que les conere un poder indómito 
frente a guras de autoridad como la madre o las instituciones escolares. En el ensayo que Annelise entrega a 
Miss Clara dice:

Lo que sentí esa noche era similar a eso: al vértigo de las alturas que te hace perder el equilibrio y, a la vez, ser más consciente
que nunca de que eres un cuerpo y de que algún día morirás. Es gracioso, pero la mayor parte del tiempo olvidamos que somos
animales que están compuestos por órganos que parecen sacados de una pesadilla. El corazón, por ejemplo, es un órgano
horripilante. (227)

Reconocer la monstruosidad que anida en el cuerpo es acrecentar el poderío del yo más íntimo y profundo,
lo cual conere sentido a los sometimientos, castigos y ultrajes físicos que se prodigan entre sí las chicas. Esto
no las exime del miedo; por el contrario, el miedo es un efecto buscado, ya que intensica la experiencia de
estar vivas. De esta manera, el cuerpo se sobrepone al papel pasivo que históricamente le tocó desempeñar en
la dupla mente/cuerpo y que se coloca en el centro mismo de la semiosis identitaria.

Con el n de profundizar en el potencial polisémico que despliega el cuerpo, así como en su imponderable
ecacia semiótica para intensicar el discurso, me interesa examinar el evento que tiene lugar en una esta
de universitarios a la que han sido invitadas estas chicas. En algún momento, ellas comienzan a jugar con los
jóvenes a los consabidos retos que, como ya se sabe, están sujetos a penitencias. Annelise reta a Hugo, el más
galán de los chicos, a caminar por el lo de la azotea en la forma en que ella lo hace: de espaldas. Contra toda
expectativa, el joven supera el desafío y como penitencia le pide ver una foto de ella desnuda. Annelise accede.
Pero veamos algunos detalles de su performance:

“Primero, cierren los ojos”. Solo Fernanda conocía y veía en su sonrisa oculta el deseo de mostrarles la peor de las fotos.
“Ábranlos”. Es decir, la que le hizo ella en la ducha. “¿Qué es eso?”. La que le permitiría poner en práctica su talento para
el horror. “¿Qué clase de mierda enferma es esta!”. Annelise intentó mantenerse tranquila a pesar de que a los chicos se les
deformaron los rostros. “Soy yo, desnuda”. (128-129)



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Cuando Hugo le pregunta horrorizado “¿Quién te hizo eso?”, Annelise abraza por detrás a Fernanda y
responde: “Mi mejor amiga” (129). El motivo especíco que provoca el espanto en los jóvenes, lo conocemos
varios capítulos más adelante, en una de las sesiones que Fernanda tiene con el psicoanalista:

Parece que no fuera importante decir que Anne me lo pedía, pero lo es, porque me pedía que la mordiera fuerte, muuuy
fuerte. Todavía recuerdo la primera vez que sentí su sangre en mis dientes […]. Es que en la foto ella estaba desnuda en la
ducha y se veían sus heridas. Algunas sangraban un poco. (249-250)

Vemos en este pasaje cómo la vulnerabilidad (desnudez, cuerpo herido) se reviste de poder en manos de
Annelise, quien luce como una sacerdotisa del miedo corporal. La fotografía del cuerpo lacerado pasa a ser
un signo destellante, henchido de signicado. Para Fernanda, representa un lazo de cercanía y secrecía que, al
ser exhibido sin su consentimiento, se transforma en un objeto vergonzante y en motivo de ruptura amistosa.
La foto refuerza ahora la repugnancia que sentía al realizar aquel acto, pero que soportaba para preservar la
amistad. La expresión de “asco y horror” que percibe en los chicos es el reejo de lo que ella misma siente.

Este evento genera un alejamiento entre ambas amigas y, posteriormente, una franca hostilidad. En cuanto
a los chicos, el evento de la foto provoca una conmoción que desbanca la expectativa de la sorpresa esperada.
El irteo con las chicas era ya de por sí un acontecimiento. Sin embargo, los jóvenes buscan escalar hacia un
nivel más intenso de erotismo ante la expectativa de ver a Anne desnuda en la foto.

La exposición del cuerpo desnudo ante un público expectante constituye un acontecimiento semiótico
que provoca una sura —al menos momentánea— en el tejido simbólico de la cultura; su imprevisibilidad
le conere un alto gradiente de tonicidad expresiva. En esta misma línea, la exhibición de los cortes, llagas y
costras en la zona púbica de Anne desborda el código de lo erótico y maniesta una otredad monstruosa que
escapa al “orden del discurso”. El cuerpo se muestra excedido, desbordado, revelando una segunda desnudez
que resulta insoportable.

El ujo discursivo se suspende por un momento: “A los chicos se les deformaron los rostros […] Gabriel
se alejó de la pantalla del teléfono y se apoyó en sus rodillas” (129). Imaginemos la representación de
este tipo de eventos en el esquema tensivo (Figura 1). Este experimentaría un dislocamiento súbito de sus
elementos: por un instante, se desdibujaría el eje horizontal de la inteligibilidad y quedaría únicamente el eje
vertical de la intensidad, indicando un estallido de pura sensibilidad. En un segundo momento, el esquema
se reconguraría, ya que, tras el asombro inicial, los personajes tratan de comprender lo ocurrido. En el
momento en que Hugo le pregunta “¿Quién te hizo eso?” la pregunta funciona como un puente en busca
de una respuesta tranquilizadora. Sin embargo, el discurso la niega y se empeña en incrementar el asombro:
Annelise le responde que fue su mejor amiga.

Esta suspensión discursiva, que vimos reejada en el esquema tensivo, nos advierte sobre la gran paradoja
que entraña la relación entre lo monstruoso y el discurso. Por una parte, la monstruosidad se sustenta en el
discurso; por otra parte, se sitúa fuera de él. Mabel Moraña lo explica en los siguientes términos:

El monstruo es producido por un discurso que al crearlo declara su exterioridad, inscribiendo por tanto ese afuera en
la interioridad del lenguaje que el propio monstruo excede. Esto mantiene al monstruo en un estado de opacidad e
inaccesibilidad cognitiva que aumenta el efecto de fascinación y misterio, expandiendo así el campo emocional que lo rodea.
(194)

Otro caso en que Annelise demuestra su habilidad para provocar miedo es el de Miss Clara. La joven se ha
dado cuenta de que la maestra les teme y se lo dice retadoramente en un ensayo que preparó para su materia:

He visto cómo tiemblan sus manos cuando está cerca de nosotras. Hace dos semanas, por ejemplo, Fernanda le tocó el hombro
y usted se recogió como un ciempiés. La piel de su cara se volvió húmeda y a todas nos pareció una criatura sin párpados
extraída a la fuerza del agua […]. En ese instante corroboré que usted no tolera que la toquemos o que estemos cerca de su
cuerpo. Es como si sintiera una especie de repulsión hacia nosotras, algo que la hace dejar de parpadear. (207)



Fortino Corral Rodríguez. El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en d...

Miss Clara es, indudablemente, el personaje más complejo de la novela y también el más atormentado
por el miedo. Tiene treinta años y aún no consigue ser una persona segura y tranquila; busca la estabilidad
anímica en el cumplimiento estricto de su profesión de maestra, para lo cual adopta la personalidad de su
madre, muerta cinco años atrás. El ingreso a este colegio le produce cierto optimismo por el prestigio que
tiene como una institución estricta: “Nunca soportó la indisciplina y el caos de los colegios públicos, por eso
le complació corroborar que el Delta funcionaba como un reloj” (71). Ella espera que esta circunstancia la
ayude a recuperarse de un evento traumático que sufrió meses atrás, en su trabajo anterior: dos alumnas la
secuestraron en su propia casa y la torturaron por más de diez horas. Su obsesión por la corrección formal y la
“escritura pulcra” es una especie de refugio para protegerse de sus crisis nerviosas, que datan de mucho tiempo
atrás: “‘Trastorno de ansiedad’ le diagnosticaron cuando cumplió los dieciséis años. ‘Trastorno de pánico’,
agregaron después a la sentencia” (95).

Los miedos de Clara están estrechamente vinculados con su madre, con el deseo de ser como ella o de ser
ella. Ella recuerda un evento de su niñez que aún la perturba y la avergüenza: una noche, tras contemplar
largamente a su madre mientras dormía, le dijo “te amo” y la besó en la boca, “lamiéndole los dientes” (172).
Aterrada, su madre la empujó y la sacó de la habitación, “igual que a un monstruo”. Aunque solo tiene diez
años, comprende con angustia “que su amor tenía un lado físico que debía reprimir” (172).

Esto explica en parte la inestabilidad que consume al personaje, en cuyo interior se disputan el sentido
dos núcleos identitarios: uno de tipo social, discursivo, autoritario, y otro de tipo irracional, compulsivo,
corporal… monstruoso. Clara procura aanzarse en el primero y en ese empeño se esfuerza por adoptar el
carácter y los modos de su madre, quien también fue maestra. El trato que recibió de esta, sin embargo, fue
siempre hostil. Este distanciamiento afectivo y físico contextualiza cierta evocación sobre el origen de sus
miedos: “Para clara, el miedo tenía un olor muy especíco, tan reconocible como el de aquella sala y el da
cada una de las personas que estaban en ella […]. El miedo olía a cuerpo: a orina caliente mojando una pijama
de lunas y estrellas” (41).

Pareciera que, en Clara, la dicotomía clásica mente/cuerpo ha sido llevada a un límite absurdo. El personaje
adopta una personalidad planeada de manera consciente, pero su cuerpo se mantiene rebelde e indómito:
la asalta constantemente con movimientos involuntarios de los pies, sudoraciones, temblores, taquicardias,
ataques de pánico, entre otros síntomas que amenazan con arruinar su vida social. Su cuerpo llega a ser,
entonces, una caja oscura en la que anidan sus más grandes inquietudes. Por metonimia, el miedo a su
propio cuerpo se extiende al cuerpo bullente de las adolescentes. Durante los recesos, mientras cumple con la
vigilancia de las jóvenes del colegio, “hallaba sentidos ocultos en cada interacción, en cada roce, y le costaba
respirar sin temer que esos cuerpos lascivos e inexactos la contagiaran con su desmesura” (172). Su ingreso al
colegio religioso no soluciona, pues, sus miedos, sino que, por el contrario, los exacerba día tras día. El trato
personal que mantiene con Annelise, quien cursa con ella una materia de forma individual, y el “retorcido
ensayo” (235) de esta sobre el Dios Blanco son decisivos en el agravamiento de su crisis. Otro evento que
la desestabiliza enormemente se da cuando nota que, en su casa, las cosas cambian de lugar cuando ella está
ausente, y que por las noches escucha ruidos que le impiden dormir; esto ocurre a pesar de que ella asegura
puertas y ventanas (232-236).

La novela comienza con una escena sórdida: Fernanda despierta y advierte que ha sido secuestrada. La
autora del secuestro es nada menos que Miss Clara, su maestra. El evento del secuestro se desarrolla en seis
capítulos distribuidos a lo largo de la novela, demarcando el inicio y el n de esta; cuatro están focalizados
en Fernanda y dos en Clara. Durante los primeros días, la estudiante no entiende lo que pasa y le pregunta
insistentemente por el motivo del secuestro, pero su captora se mantiene hermética y se limita a aterrorizarla
corporalmente:

Miss Clara le permitía beber un vaso de agua diario, pero tenía que orinar ahí mismo, sentada en una silla chirriante y astillada.
La primera vez fue la más dura de todas: su vejiga se liberó y ella empezó a llorar, inundada de sí, de una suciedad insoportable



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

que invadía su cuerpo desconocido y huraño. Fernanda no se había relacionado jamás con el organismo repulsivo que ahora
habitaba. ¿Era ese olor tan fuerte su verdadera naturaleza? (148)

Como puede inferirse, la lección que Clara quiere darle a la estudiante consiste en hacerla sentir miedo
de su propio cuerpo: “Se trata de entrar en el miedo, no de vencerlo” (284), sentencia en la escena nal de
la novela. Para esclarecer el sentido de esa expresión, podemos considerar la explicación que Annelise ofrece
sobre lo que signica vivir dentro del horror blanco. En el ensayo que escribe para Miss Clara, Annelise
establece una correspondencia entre el Dios Blanco y los dioses antiguos de Lovecra, para quienes los
humanos somos como hormigas: bichos insignicantes “que corren por el inmenso espacio” y que pueden ser
aplastadas sin ningún miramiento. El horror blanco es ese vértigo que provoca el “ser conscientes de nuestra
fragilidad” (217). Líneas más adelante, Annelise redondea el ejemplo de las hormigas: “Saberse hormiga, a
punto de morir a cada segundo como la cría de un cocodrilo en la mandíbula de su madre, es vivir dentro del
horror blanco” (217).

Aunque nunca se explicita, el horror blanco, tal como lo experimenta y practica Annelise, se asemeja mucho
al sentimiento de lo sublime, en el que el sujeto percibe su pequeñez innita, pero se mantiene a salvo. En cierto
modo, se trata de una práctica similar a la que realizan personajes como Kiki Ortega e Iván Herrera en sus
ejercicios de escritura perturbadora, o Cuco Martínez, con sus videojuegos macabros en Nefando. Me interesa
destacar dos aspectos: la preeminencia de la imaginación sobre lo empírico y el papel activo o la agencia que
estos personajes (de las dos novelas) desempañan en los acontecimientos narrados.

No ocurre lo mismo con Miss Clara, un personaje trágico, que no puede sobreponerse a las circunstancias.
El rapto que hace de Fernanda y la tortura que le infrinje no signican una toma de control, sino que viene a
ser la culminación de su derrumbamiento emocional. La estudiante se esfuerza inútilmente por comprender
las motivaciones de su maestra para someterla y martilizarla de esa manera. En el discurso deshilvanado de su
secuestradora, Fernanda escucha que la llama “muchacha enferma” una y otra vez y que la tiene que castigar;
además, la maestra le reclama haber abusado de su mejor amiga, Annelise (aludiendo a las heridas atroces),
y el haber entrado a su casa “como si fuera tuya” (260). Es inútil que Fernanda niegue enfáticamente ambas
cosas, que le grite que Annelise le mintió en todo. Su maestra ya no escucha: “Su maestra no la escuchaba
porque estaba loca de atar, loca de matar” (262).

Por otra parte, es importante observar que en el episodio del secuestro el sistema cognitivo de Clara ha
experimentado un cambio radical. Su yo se ha desplazado del sistema lógico-verbal a un lenguaje corporal.
Pero, a diferencia de lo que ocurre con Annelise y con los personajes de Nefando antes mencionados, en el
caso de Clara se trata de un viaje sin retorno. En su guerra interna, el cuerpo ha ganado la batalla:

Pensar con el cuerpo era una sensación desconcertante. […] Así caminaba entre los árboles como una ciega, desbordada por
un pensamiento físico que no podía ni debía ser articulado y que tenía que ver con ese horror que experimentaba cuando
cerraba los ojos y veía trenzas y lunares. Imágenes y no palabras. Sensaciones y no signicados. (96; énfasis mío)

En términos de semiótica estructural podríamos decir que el sujeto (Clara) celebra un pacto con el
destinador (Elena, su madre) en el que se establece como objeto de valor llegar a ser una maestra respetable y
estricta, cuya preguración es la propia Elena. El sujeto, sin embargo, aunque posee las competencias modales
indispensables para lograrlo —esto es, el deber, el querer y el saber—, no alcanza su objetivo, debido a una
serie de acontecimientos que lo desprograman (Fontanille 50). Estos acontecimientos tienen que ver con una
dimensión que el estructuralismo en su primera etapa no toma en cuenta y que la semiótica tensiva incorpora
a su modelo teórico como elemento prioritario: la corporeidad del actante, esto es, su afectividad. En el caso
de Clara, los acontecimientos decisivos que descarrilan su programa narrativo son, entre otros, el secuestro y
la tortura sufridos a manos de dos alumnas; las conversaciones con Annelise que culminan en el ensayo de esta
sobre el culto al Dios Blanco, y, nalmente, el hecho de notar que alguien entra a su casa durante su ausencia.

Para cerrar este apartado, me interesa destacar que la novela se enmarca composicionalmente en un evento
trágico: el secuestro y (probable) muerte de Fernanda, amiga íntima y gemela espiritual de Annelise, como



Fortino Corral Rodríguez. El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en d...

consecuencia de acciones realizadas por esta. Quien lleva a cabo la acción es Miss Clara, maestra de ambas. 
Esta padece serios trastornos psicológicos que se agravan con las inquietantes ideas de Dennise sobre el Dios 
Blanco y también con información falsa que le comparte acerca de Fernanda. Esta disposición estructural 
imprime en la novela un pathos perturbador.

La acción perturbadora corre por cuenta de las dos jóvenes, Fernanda y Annelise, quienes desde una edad 
muy temprana establecen entre sí un fuerte vínculo de complicidad frente a la autoridad familiar. Este nexo se 
refuerza en la adolescencia y es clave para que ellas ejerzan un fuerte liderazgo en otras chicas del colegio que 
también experimentan rebeldía frente al orden institucional que las oprime. Este liderazgo toma un camino 
totalmente imprevisible y, por esto, altamente tónico desde el punto de vista semiótico: la vejación corporal 
y el sometimiento al miedo.

Acorde con la poética de la concesión, la intensidad vivida en cada ritual o martirio corporal demanda un 
nuevo aumento de tonicidad. Sin embargo, este proceso eventualmente entra en crisis, y las dos amigas —que 
se decían siamesas— se separan. Por otra parte, el tercer personaje, Miss Clara, constituye el blanco más 
vulnerable frente a todas las acciones perturbadoras. Su agencia se ve disminuida con cada intento que realiza 
por armar su autoridad, hasta hundirse en los pantanos de la locura.

Consideraciones finales

El enfoque semiótico utilizado en el análisis ha permitido visualizar la tonicidad discursiva que subyace 
al efecto perturbador de los textos literarios. En las novelas de Mónica Ojeda pudimos apreciar que la 
perturbación como efecto estético se traduce en una revitalización del lenguaje y en un alertamiento de la 
conciencia.

La perturbación en la obra narrativa de Ojeda se articula como un desplazamiento del sujeto discursivo 
hacia las zonas más oscuras e inquietantes de la corporalidad. Este desplazamiento no podría darse si no 
estuviera acompañado de una intensicación expresiva, es decir, si no se diera un incremento de la tonicidad.

Visto desde la semiótica tensiva, el acto perturbador no es una acción que realice el sujeto perturbado —no 
es un acto planeado por este—, sino un acontecimiento, un suceso inesperado que lo despoja de competencias 
indispensables como el saber y el poder, en tanto sujeto orientado a la consecución de un n, y lo transforma 
en un sujeto pasional.

La perturbación, en este universo narrativo, no se presenta como un mero choque de ideas, lo cual 
conduciría a un proceso de depuración, limpieza y abstracticación del lenguaje. Tal esterilización lo volvería 
átono e inepto para la caricia o el insulto. Por el contrario, la suciedad léxica y la turbulencia sintáctica resultan 
más ecaces para hacer estallar el espanto.

La distinción entre el estilo implicativo y el estilo concesivo, propuesta por la semiótica tensiva, permite 
visibilizar la existencia de un lenguaje domesticado que sofoca los reclamos urgentes de la sensibilidad, 
aquellos que pugnan por hacer valer las violencias que nos vinculan con nuestra dimensión animal. Frente a él, 
se erige otro lenguaje que busca con igual urgencia su liberación. En este sentido, la poética de la perturbación 
se perla estilísticamente como un poderoso torpedo dirigido a socavar la coraza discursiva en la que se 
atrinchera la estabilidad social.

En síntesis, la perturbación, como experiencia estética, combina sufrimiento y placer, es decir, miedo 
y fascinación. Adentrarse en el reino del miedo es romper con el adoctrinamiento tranquilizador de las 
instituciones y adentrarse en las zonas de lo abyecto, lo impuro y lo prohibido. Desde la perspectiva del modelo 
semiótico de la identidad, ese periplo puede interpretarse como una forma de recuperación de la identidad 
corporal: una identidad cárnica que nos conecta con la vida y cuya marca distintiva, en términos semióticos, es 
la intensidad. No obstante, se trata de una recuperación transitoria pues es necesario mantener la articulación 
con el yo discursivo.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Referencias

Barthes, Roland. La aventura semiológica. Paidós, 1990
Carretero Sanguino, Andrea. Ars poetica horroris: poesía, violencia y sodomía en la narrativa. Material del curso

2018/19, 2018, Universidad Complutense de Madrid. https://www.academia.edu/39636789/Ars_poetica_ho
rroris_poes%C3%ADa_violencia_y_sodom%C3%ADa_en_la_narrativa_de_M%C3%B3nica_Ojeda

Carroll, Noël. Filosofía del terror o paradojas del corazón. Antonio Machado Libros, 2005.
Deleuze, Gilles y Félix Guattari. Mil mesetas. Capitalismo y esquizoenia. Pre-textos, 2004.
Duvignaud, Françoise. El cuerpo del horror. Fondo de Cultura Económica, 1987.
Fontanille, Jacques. Soma y sema. Figuras semióticas del cuerpo. Universidad de Lima, 2008.
Fontanille, Jacques y Claude Zilberberg. Tension et signification. Mardaga Fonds, 1998.
Foucault, Michel. Los anormales. Course en el Collège de France (1974-1975). Fondo de Cultura Económica, 2007.
Freud, Sigmund. “Lo siniestro”. Obras completas, tomo 3, Biblioteca Nueva, 1981, pp. 2485-2505.
Greimas, Algirdas Julien y Jacques Fontanille. Sémiotique des passions. Seuil, 1991.
James, William. “¿Qué es una emoción?”. ¿Qué es una emoción? Lecturas clásicas de psicología filosófica, compilado por

Cheshire Calhoun y Robert C. Solomon, Fondo de Cultura Económica, 1996, pp. 140-157.
Kristeva, Julia. Poderes de la perversión. Ensayo sobre Louis-Ferdinand Céline. Siglo XXI, 1988.
Lovecra, H. P. El horror sobrenatural en la literatura. Fontamara, 1997.
Moraña, Mabel. El monstruo como máquina de guerra. Iberoamericana/Vervuert, 2017
Ojeda, Mónica. Mandíbula. Candaya, 2018.
---. Nefando. Almadía, 2021.
---. “Sodomizar la escritura”. El País, 29 jun. 2018, https://elpais.com/cultura/2018/06/28/babelia/1530201263_96

8588.html
Zilberberg, Claude. Semiótica tensiva. Universidad de Lima, 2006.

Notas

* Artículo de investigación
1 Son varios los semiotistas que pueden mencionarse como impulsores de este cambio de paradigma ( J. Fontanille, C.

Zilberberg, E. Landowski, H. Parret, P. Fabbri, entre otros). Sin embargo, en aras de la brevedad, podemos destacar tres
libros que capitalizan esta transformación:   Semiótica de las pasiones, publicado por A. J. Greimas y Jacques Fontanille en
1991;   Tensión y significación (1998), de Jacques Fontanille y Claude Zilberberg, y  Elementos de gramática tensiva (2005),
de Claude Zilberberg. Este último fue traducido al español por Desiderio Blanco, quien además le agregó un glosario
(elaborado por Zilberberg), y lo integró en un nuevo volumen que publicó en 2006 con el título Semiótica tensiva.

2 El término acontecimiento es un concepto fundamental de la semiótica tensiva. Desiderio Blanco, traductor de
Zilberberg, anota que el equivalente en español más aproximado al vocablo francés événement es evento, ya que el
diccionario de la Real Academia Española incluye en su denición el rasgo de “hecho imprevisto”. Sin embargo, reconoce
que en Latinoamérica se utiliza frecuentemente con la acepción de “suceso programado de índole social, académica,
artística o deportiva”. En cuanto al término acontecimiento, el diccionario lo dene de esta manera: “Un hecho o suceso,
especialmente cuando reviste cierta importancia”. En este trabajo usaré indistintamente los términos acontecimiento y
evento para referirme a sucesos que reúnen ambos rasgos: ser impactantes y ser imprevistos (Zilberberg 23).

3 La impureza material se vincula semióticamente con la impureza espiritual, conformando un signo cultural en el que el
que la primera opera como signicante y la segunda como signicado. Noel Carroll observa que el terror que provoca
el monstruo no radica solo en su peligrosidad física, sino también en su repugnancia: “En el cine y en los escenarios los
personajes se acobardan ante los monstruos, contrayéndose a n de evitar las garras de la criatura, pero también para
evitar el roce accidental con ese ser impuro” (50).

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

https://www.academia.edu/39636789/Ars_poetica_horroris_poes%C3%ADa_violencia_y_sodom%C3%ADa_en_la_narrativa_de_M%C3%B3nica_Ojeda
https://www.academia.edu/39636789/Ars_poetica_horroris_poes%C3%ADa_violencia_y_sodom%C3%ADa_en_la_narrativa_de_M%C3%B3nica_Ojeda
https://elpais.com/cultura/2018/06/28/babelia/1530201263_968588.html
https://elpais.com/cultura/2018/06/28/babelia/1530201263_968588.html
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fortino Corral Rodríguez. El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en d...

Cómo citar: Corral Rodíguez, Fortino. “El miedo huele a cuerpo: perturbación e intensidad semiótica en 
dos novelas de Mónica Ojeda”. Cuadernos de Literatura, vol. 29, 2025. https://doi.org/10.11144/
Javeriana.cl2 9.mhcp

https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.mhcp
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.mhcp



