CUADERNOS Vol. 29

Publicacién continua
DE LITERATURA o

ISSN: 2346-1691 (En linea) | ISSN: 0122-8108 (Impreso)

Articulos

El miedo huele a cuerpo: perturbacién e intensidad semidtica en dos novelas de

Monica Ojeda
Fear Smells Like Flesh: Disturbance and Semiotic Intensity in Two Novels by Ménica Ojeda

Fortino Corral Rodriguez* DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.c129.mhcp

Universidad de Sonora, México
ortino.corral@unison.mx

ORCID: https//orc1d0rg/0000—0002—8933—3957 Recibido: 15 noviembre 2023

Aceptado: 17 mayo 2025
Publicado: 15 diciembre 2025

Resumen:

En el presente trabajo se examinan los procesos de intensificacién semidtica en las novelas Nefando (2016) y Mandibula (2018),
de Moénica Ojeda, en las que se destaca de manera especial el recurso de la perturbacidn, un rasgo caracteristico de toda su obra.
La orientacién perturbadora de esta narrativa nos adentra en los 4mbitos de la corporalidad, del horror, de lo abyecto y de lo
monstruoso. Para llevar a cabo nuestro anlisis, adoptamos un enfoque semidtico, con especial énfasis en la semi6tica tensiva,
corriente que postula el cuerpo como nticleo de la funcién semidtica y se concentra en la dimensién afectiva del discurso.
Palabras clave: perturbacién, semiética tensiva, monstruosidad, miedo.

Abstract:

This paper examines the processes of semiotic intensification in Nefando (2016) and Jawbone (2018), two novels by Ménica
Ojeda, in which the motif of disturbance —a hallmark of her work— stands out prominently. The unsettling orientation of this
narrative delves into themes of corporeality, horror, the abject, and the monstrous. To carry out our analysis, we adopt a semiotic
approach, with a particular emphasis on tensive semiotics, a branch that posits the body as the core of semiotic function and
focuses on the affective dimension of discourse.

Keywords: Disturbance, Tensive Semiotics, Monstrosity, Fear.

Introduccién

Moénica Ojeda (Ecuador, 1988) forma parte de una constelacién de autoras que destacan en el
panorama actual de la literatura latinoamericana por el cultivo de una intensidad discursiva
profundamente perturbadora y por su clara vocacién militante. Entre las escritoras que integran este
fascinante archipiélago,figuran Liliana Colanzi (Bolivia,1981), Samanta Schweblin (Argentina, 1978),
Marfa Fernanda Ampuero (Ecuador, 1976), Daniela Tarazona (México, 1975), Mariana Enriquez
(Argentina, 1973), Guadalupe Nettel (México 1973) y Cecilia Eudave (México, 1968). Se trata de ficciones
que incursionan en las zonas oscuras de lo abyecto, de los instintos, de la animalidad, y que trastocan las
mojoneras que demarcan los confines de lo humano.

En el presente trabajo analizo los procesos de intensificacién semidtica que sustentan la poética narrativa
de Ménica Ojeda, y me centro en la exploracion de experiencias perturbadoras que afectan tanto al mundo de
los personajes como al de los lectores. En este contexto, llamamos perturbacion al efecto estético que
consiste en sacudir y evidenciar la fragilidad de esquemas cognitivos y afectivos consagrados por la
habitualidad como baluartes axioldgicos de la vida social cotidiana. La perturbacién se asocia entonces con
inquietud, miedo, asombro, repugnancia, desprecio, ira, entre otros afectos.

El andlisis se concentra en dos novelas de la autora: Nefando (2016) y Mandibula (2018). La estética
de la perturbacién se manifiesta de manera elocuente en la primera novela, ¢ incluso se convierte en

Notas de autor

2 Autora de correspondencia. Correo electronico: fortino.corral@unison.mx


https://orcid.org/0000-0002-8933-3957
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.mhcp

Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

objeto de reflexién para algunos personajes vinculados a la creacién artistica. En Mandibula, el miedo y el
cuerpo adquieren un lugar central en la organizacidn semidtica del universo narrativo. Otras nociones como
monstruosidad, lo abyecto y lo siniestro, estin presentes en ambas novelas.

Antes de iniciar con el andlisis de estas novelas, considero indispensable exponer las coordenadas tedricas
del enfoque adoptado, cuya difusién atin resulta limitada dentro de la comunidad académica.

Elementos de semidtica tensiva

La semiética tensiva constituye una extensiéon y al mismo tiempo un replanteamiento de la semiética
estructural, la cual se desarrolld, como es bien sabido, en los afios sesenta con gran repercusion en las décadas
posteriores. Esta primera etapa, conocida como greimasiana, se caracteriza por su fundamentacién légica
y semdntica. La nueva semidtica, por su parte, emerge en los anos noventa ' y se distingue por incorporar
lo sensible como un componente rector de la significacién. La semidtica tensiva se ocupa de la dimension
afectiva de los textos (Zilberberg 24). Este proceso retoma y reconfigura los aportes de la retérica, disciplina
que durante siglos se dedicé a explorar los elementos compositivos que confieren potencial persuasivo a los
discursos y que cay6 en desuso en el siglo XIX (Barthes 86). Esta nueva semidtica descarta la vision tradicional
de las figuras retdricas como meros ornamentos y propone, en cambio, entenderlas como procedimientos que
intensifican la expresion.

La reformulacién que lleva a cabo la nueva semidtica sobre las pesquisas aportadas por la retérica clsica
consiste bdsicamente en plantear el andlisis del discurso a partir del concepto de tensividad, el cual es definido
por Zilberberg como “el lugar imaginario en el que se retinen la intensidad —es decir, los estados de 4nimo,
lo sensible— y la extensidad —los estados de cosas, lo inteligible” (81)—. Se trata pues de dos dimensiones
interdependientes que se disputan la significacién. La novedad de esta formulacién es que la afectividad se
integra estructuralmente al discurso como uno de sus dos componentes inaugurales, con el anadido de que
juega un papel preponderante. Zilberberglo anuncia en estos términos:

De modo que, lejos de limitarnos a aceptar a reganadientes la afectividad y de restringirla a la modesta funcién de
complemento circunstancial de modo, la integramos plenamente, bajo el nombre de intensidad, como magnitud rectora de
la pareja que se deriva de la escisién inaugural. (80)

En consonancia con lo anterior, Zilberberg distingue dos grandes estilos: el implicativo y el concesivo.
Al primero corresponden aquellos enunciados que predican algo que ya estaba previsto por la estructura
inferencial del mismo enunciado o por la experiencia que presupone del receptor; se trata, pues, de enunciados
que apelan ala normalidad del mundo nombrado. El segundo tipo, en cambio, comprende los enunciados que
comunican algo contrario a lo esperado: “Los enunciados concesivos son enunciados de 7u#ptura, ruptura de
las concordancias admitidas” (113). Una forma de representar graficamente lo dicho anteriormente se puede
ver en la figura 1.



Fortino Corral Rodriguez. El miedo huele a cuerpo: perturbacion eintensidad semidticaend...

Estilo
concesivo

Intensidad
(afectividad)

Estilo
implicativo

Extensidad
(inteligibilidad)

FIGURA 1.

Esquema tensivo de los estilos semidticos
Fuente: elaboracién propia, basada en lo expuesto por Zilberberg.

El enunciado concesivo es portador de noticias excepcionales: no de hechos ordinarios, sino de
acontecimientos. El acontecimiento (o evento) se define por ser imprevisto, por escapar a toda planeacién, y en
ello radica justamente su intensidad semidtica. El teérico ofrece un ejemplo sumamente sencillo e ilustrativo
de la tonicidad que porta el enunciado concesivo frente a la atonia del implicativo:

Se ahogd porque no sabia nadar

Se abogd a pesar de que sabia nadar. (113)

En ambos casos, se trata, desde luego, de un hecho notable, pero es notorio que el primer enunciado
(implicativo) tiene un efecto “normalizador”, mientras que el segundo (concesivo) introduce una marca de
extrafieza, con lo cual acentta la singularidad de lo ocurrido: le confiere un estatus de acontecimiento. * Se
trata, sin embargo, de una extrafieza que atn puede ser validada como posible.

De acuerdo con la semiética tensiva, el acontecimiento es algo que escapa a toda prevision, por lo que
suspende el esquema finalista de la accidon planeada. Si recurrimos al esquema actancial greimasiano, vemos
que el acontecimiento no puede asumirse como actante oponente, pues, aunque puede presentarse como un
hecho externo, su eficacia tiene que ver con el sujeto mismo, con su dimensién sensible. Lo que tenemos,
pues, no es un oponente, sino un antiprograma. Este antiprograma es de naturaleza distinta al que postula el
primer estructuralismo: no es finalista, sino pasional. El sujeto definido por la accidn que postula la semidtica
estructural temprana es una entidad 16gica abstracta, carente de corporeidad y, por tanto, carente también de
capacidad sintiente; frente a este sujeto, la semidtica tensiva postula uno més complejo que, si bien mantiene
la dimensién pragmatico-cognitiva, se define en primer término por su dimensién pasional; esta se rige ya no
por la 16gica del llegar a, sino por la del sobrevenir, la del acontecimiento (o evento). Zilberberg sefala que,
cuando se presenta el evento, “el sujeto que se instala en un orden razonado, programado y compartido del
llegar a, dueno de sus expectativas especializadas, se ve arrojado de las vias que le son propias y sumergido en
su devastacién” (186).



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Nefando. Por una escritura perturbadora y femenina

La novela que mejor expone el programa estético de Ojeda es Nefando, publicada en 2016. Consta de seis
personajes. Son jévenes estudiantes que comparten un mismo piso en la ciudad de Barcelona. Los seis estan
relacionados con la produccién creativa: Kiki Ortega e Ivin Herrera son mexicanosy se dedican alaliteratura;
tres hermanos de apellido Terdn (Irene, Cecilia y Emilio) son ecuatorianos y se dedican a la produccién de
videojuegos, y, por ultimo, Cuco Martinez, espafiol, se ha sumado al proyecto de estos tltimos.

El primer capitulo de Nefando nos presenta a una joven de 23 anos llamada Kiki Ortega que se propone
escribir “una novela pornogrifica sobre tres nifios en un internado” (12). El narrador acompana en estilo
indirecto libre los pensamientos de la joven escritora, en los que se entretejen reflexiones sobre la funcién de
la escritura y prospecciones sobre la configuracién de los personajes:

Diego seria pilido como la noche. Eduardo tendyia pecas. ;Qué tan dificil podia ser escribir una novela? Reformulacién: ¢Qué
tan dificil podria ser escribir sobre la sexualidad de tres nifios? Una novela sobre la crueldad. Una novela destinada a perturbar
[...]. Perturbar era escribir con la mitad del cuerpo hundido en una ciénaga. (10)

La perturbacién alcanza visos de categoria estética en la poética narrativa de Ménica Ojeda. La joven
escritora (hablo del personaje) rememora un evento de su nifiez: sus padres la habfan llevado al circo y le tocé
presenciar la caida de un acrébata cuando este caminaba por la cuerda floja. Los espectadores pudieron ver que
“el hueso de su pierna se abrié paso fuera de su piel” (13) y salpicé el suelo de sangre; el acrébata fue retirado
con presteza y enseguida se dio entrada a los elefantes, para que el pablico olvidara lo ocurrido. La chica
recuerda también cuando su padre abandon¢ a la familia y le dijo a ella que la amaba antes de marcharse para
siempre. Comprende que esas palabras constituian un guion para ocultar una verdad dolorosa. La escritora
en ciernes advierte, pues, que las férmulas del lenguaje ordinario cumplen una funcién semejante a la de los
elefantes y que la literatura tiene como funcién primordial deshacer este encubrimiento tranquilizador:

La literatura no puede distraerse en elefantes, tiene que apartarlos y ver al acrébata caido, interesarse por su sufrimiento, por
la mueca de dolor con la que lo llevan tras bambalinas porque desentona, porque rompe la armonia, porque obsceniza el
especticulo. (16)

El discurso social opera eufemisticamente, oscureciendo las aristas agudas del acontecimiento doloroso
hasta hacerlo pasar por un hecho insustancial. La perturbacién literaria, por el contrario, imprime tonicidad
en el discurso, obligindolo a redescubrir lo oculto, es decir, lo reprimido. En el caso de la joven escritora,
la literatura serfa el medio para mantener en la conciencia el trayecto aparatoso del acrébata lesionado;
atestiguar la metamorfosis de ese cuerpo, de una figura esbelta y armoniosa a un cuerpo desmembrado,
reducido a su condicién de carne viva y dolorosa. Para llevar a cabo esta tarea vivificadora, el lenguaje tiene
que obscenizarse. La escritora-personaje intuye que el cometido primordial de la literatura es alcanzar esa zona
oscura, prohibida por la legalidad moral en que se sustenta la vida ordinaria: “En lo prohibido estaba todo
principio creador” (16).

Los personajes de la novela que escribe Kiki Ortega desarrollan conductas sumamente perturbadoras, y el
lenguaje utilizado por el narrador es de una obscenidad extrema:

Eduardo y Diego tenfan once anos cuando se abrieron los culos por primera vez. Ocurrid en el velatorio del padre de Diego
[...]. Diego le cont6 a Eduardo que habia visto el pene erecto, rigido, del caddver de su padre mientras lo vestian. Eduardo le
cont6 a Diego que habia visto la vulva de su madre cuando se sentaba sin cruzar las piernas y que, desde entonces, siempre
intentaba ver esa entrada porque le hacfa sentir cosquillas en el vientre y un liquido pegajoso mojaba sus calzoncillos. (52)

El texto provoca en el lector un amplio repertorio de inquietudes acerca de lo que estd ocurriendo y también
acerca de lo que se propone comunicar el texto: ¢se trata de una denuncia social?, ¢se propone acaso estimular
la fantasia sexual del receptor?, ;serd que busca retar al lector a que revise sus esquemas morales? Si retomamos
lo que llevamos dicho, lo conducente es suponer que la intencidn del texto es la expresada por la autora ficticia



Fortino Corral Rodriguez. El miedo huele a cuerpo: perturbacion eintensidad semidticaend...

y que de algin modo incluye las posibilidades anotadas: perturbar al lector. Conviene examinar los elementos
del texto que detonan esta perturbacion.
q p

e Tomando en cuenta el orden de las partes, vemos que comienza destacando la edad que tienen Diego
y Eduardo: once afos.

e Enseguida se indica el evento: “Se rompieron el culo” Nétese que la voz narrativa podia haber
utilizado el concepto acto sexual para referirse a lo ocurrido, pero opta por una descripcidn escueta
y presuntamente realista. Formalmente el narrador se abstiene de emitir juicios morales de manera
explicita, pero la descripcién que utiliza dista mucho de ser neutra. Tal como lo sostiene la teorfa
semidtica, la dimension afectiva rige, en principio, a la intelectiva. En este caso, la carga afectiva y
valorativa podemos detectarla en el orden de las partes de la oracién y en los términos punzantes que
se utilizan: “romper” y “culo’, lo cual se intensifica atin mds por tratarse de nifios.

e En cédigo clinico, lo que tenemos es una relacién homosexual entre nifios. Sin embargo, decirlo de
esta manera contribuye a estandarizar el hecho y a reducir su impacto animico en el lector. El autor
busca sacudir esa eufemizacién mediante un procedimiento que consiste en “poner los hechos delante
de los ojos”, figura que Zilberberg identifica como hipotiposis (227).

e Enseguida tenemos el dato sobre la situacién en la que ocurre ese evento: el velorio del padre de
uno de los chicos, un espacio ritual, caracterizado por su solemnidad. Después de esto, el narrador
nos refiere lo que los chicos conversaron entre si: habian visto los érganos sexuales de sus respectivos
progenitores y habian experimentado ciertas reacciones. El deseo se ramifica en ellos por sendas
socialmente prohibidas, como el incesto y la homosexualidad.

e Tenemos, pues, una doble profanacién: ladel espacio del velatorio, al ser contaminado por las palabras
y los actos de los nifos, y la de sus propios cuerpos: el que el narrador haya utilizado esa expresién
cruda puede interpretarse también como una negativa a calificar como acto sexual a esa experiencia,
por tratarse justamente de nifios, con lo cual tenemos unos cuerpos ultrajados (cuerpos que deberian
mantenerse incélumes).

e La experiencia de lo obsceno se basa en la percepcién de algo que deberfa permanecer oculto,
especialmente en el campo de lo sexual. En el texto anterior, la obscenidad tiene lugar en dos
momentos: la que viven los nifios y la que experimenta el lector al ser enterado de algo inquictante
que no deberia o no querria saber.

La novela ofrece muchos otros pasajes perturbadores, pero su zona mas oscura es la que se refriere a los tres
hermanos de apellido Terdn: Irene, Emilio y Cecilia. Originarios de Ecuador, ellos realizan una estancia en
Espana, becados por la Universidad de Barcelona, beca que se les suspende por su inasistencia a clases; y pasan
la mayor parte del tiempo manipulando videos, creando sitios en la web, mirando peliculas y, en los ultimos
tiempos, produciendo un videojuego sumamente enigmdtico al que llaman Nefando. Los hermanos Terdn
fueron sistematicamente abusados por su padre en su mds tierna infancia; ahora, él costea sus gastos desde
Ecuador. Ellos relatan detalles de sus violaciones a sus companeros de piso y no tienen reparo en mostrarles
videos que conservan de esas violaciones. Ivin Herrera, uno de los mexicanos que comparte piso con ellos,
comenta este episodio:

Irene le dio play al video y... No sé qué més decirte. He visto muchas cosas en mi vida, pero no a tres personas dispuestas a
mostrar, con verdadero entusiasmo, las imdgenes de sus propias violaciones. Recuerdo que en ese momento pensé que estaban
locos y enfermos, muy enfermos, pero ahora creo que aprendieron a lidiar con el pasado de una forma peculiar y que no se
consideraban victimas. (126-127)

Notese que la narracién cobra un nuevo nivel de intensidad cuando ya parecia que habia alcanzado la
cuspide. Parece ser un principio de la semidtica concesiva el que todo evento concita discursivamente a ser
superado en tonicidad (Zilberberg 79). La informacién sobre el abuso del padre hacia sus pequenos hijos



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

constituye por si misma una concesién para la sensibilidad y el raciocinio de Ivan (y también del lector), por
lo s6rdido del evento y por lo dificil de admitirlo como real; sin embargo, la intensidad alcanzada se redobla
cuando los chicos se aprestan a ver con entusiasmo esos videos; el evento deja sin habla por un momento al
narrador-personaje.

La novela coloca al lector en una situacién ética sumamente tensa. ;Qué le corresponde sentir hacia estos
adolescentes?, ;conmiseracién?, ¢repudio?, ¢ternura?, ;miedo? Los personajes experimentan también esta
perplejidad. Esta es la fuente en la que abreva el efecto terrorifico explorado por las nuevas escritoras: la
turbulencia instintiva que subyace ala moral hegemoénica. El monstruo no es ya una amenaza que provenga del
espacio exterior (tal vez nunca lo fue), sino que habita en los estratos profundos del lenguaje, las instituciones
sociales y la psique individual. Ya casi al final de la novela, Cuco, el joven espafol que ayudé a los hermanos
Terén a disenar Nefando, refiere a su entrevistador una conversacién sumamente reveladora que tuvo con
Irene, la menor de los hermanos:

Una vez le dije a Irene que lo que ese sefior les habia hecho era una monstruosidad y ella me miré como a un crio. “El es un
hombre, no un monstruo’, me dijo, y yo entendi lo que me estaba diciendo tan claramente que nunca mds volvi a tocarle el
tema. ¢ Tu entiendes lo que ella quiso decirme? Pues nada, tio, que ellos no fueron victimas de una monstruosidad, sino de
una humanidad; una humanidad abyecta que todos padecemos en nuestra carne y mente, con variaciones, claro, pero al final
estamos conectados por esa misma naturaleza oscura, cadtica, de cardcter mitico, y lo paradéjico es que ese nexo nos devuelve
al mismo lugar de siempre: a la incertidumbre. (196)

En este pasaje me interesa destacar el fuerte vinculo que existe entre monstruosidad, moralidad y horror. La
monstruosidad se presenta no como una deformacién fisica y moral de ciertos individuos, a los que hay que
expulsar o destruir, visién simplista que promueve el sistema social, sino como una condicién latente en todos
los humanos; la monstruosidad no habita, pues, de manera exclusiva en el padre de los Terdn, sino también en
los jévenes hermanos, en el narrador-personaje y, por extension, en quien lo escucha; de ahi la incertidumbre
y el horror.

Al examinar la monstruosidad en la vida social, Michel Foucault observa que la monstruosidad se detona
cuando una anomalia bioldgica o una conducta atipica es capaz de exhibir la incompetencia del sistema
normativo —sea este juridico o religioso— para garantizar el orden:

Para que la haya [monstruosidad], es preciso que esa transgresién del limite natural, esa transgresién de la ley marco sea tal
que se refieraa, o en todo caso ponga en entredicho, cierta prohibicién de la ley civil, religiosa o divina, o que provoque cierta
imposibilidad de aplicar esa ley civil, religiosa o divina. Solo hay monstruosidad donde el desorden de la ley natural toca,
trastorna, inquieta el derecho, ya sea el derecho civil, el canénico o el religioso. (68-69)

Esta concepcién de lo monstruoso encuentra su complemento semidtico y psicoanalitico en el concepto de
abyeccidn propuesto por Julia Kristeva. De acuerdo con su modelo teérico, la abyeccion resulta de la represion
original perpetrada por el sistema simbdlico. Lo reprimido es un estadio prelinguistico en el cual el yo se halla
fundido con la madre y con lo animal; dicho estadio no desaparece del todo, sino que es siempre objeto de
rechazoy fascinacién para el orden simbdlico. El sistema simbélico actta, pues, como un principio prohibitivo
que decreta la separacién entre el yo y el no-yo, condicién indispensable para que el lenguaje pueda ejercer
su funcién representativa. El sistema simbdlico, basado en el principio de distincién y de clasificacién de
unidades discretas, postula un sujeto racional inserto en un ordenamiento légico-causal que, a su vez, legitima
al conjunto de normas morales y juridicas que regulan la vida social. La lengua no es pues solo un medio, un
cédigo inocuo, sino que ella misma encarna un mensaje esencial: la ley. En consonancia con Foucault, Kristeva
concibe lo abyecto como algo que socava el orden: “Lo abyecto es perverso ya que no abandona ni sume una
interdiccidn, una regla o una ley, sino que la desvia, la descamina, la corrompe [...]. Su rostro més conocido,
mads evidente, es la corrupcién” (25).

Los procedimientos de intensificacién discursiva que explora Ménica Ojeda, orientados a provocar
perturbacién en el lector, dialogan de manera técita con estos planteamientos tedricos. En un ensayo titulado



Fortino Corral Rodriguez. El miedo huele a cuerpo: perturbacion eintensidad semidticaend...

“Sodomizar la escritura’, Ojeda plantea que el lenguaje comunicativo o funcional ha sido despojado de su
cardcter deseante y que la literatura tiene la tarea de recuperar su intensidad original. Para ello es necesario
llevar a cabo una sodomizacién de la escritura, término que toma del poeta Enrique Verastegui. Nétese que
no se trata de una erotizacion, sino de una sodomizacion. El erotismo supone cierto grado de domesticacion,
desde el momento mismo en que se afirma mediante el discurso de la fantasia y de la belleza, lo cual supone un
distanciamiento respecto a la crudeza instintiva; la sodomia, en cambio, se basa en una entrega desenfrenada
a las apetencias instintivas y es refractaria a cualquier forma de idealizacién.

Ahora bien, este sefalamiento del discurso erético como préctica libertaria desgastada y la propuesta de
su reemplazo mediante una especie de pornoliteratura solo puede provenir de un sujeto social, cuya palabra
se ha mantenido inaudible en el discurso hegeménico; un sujeto que demanda la necesidad de un lenguaje
vibrante, apto para expresar la vida, la rabia, el dolor, el miedo. Andrea Carretero, destacada estudiosa de
Mbénica Ojeda, expone con gran acierto la impronta femenina de este reclamo:

Nuestro mundo ha formado siempre parte de la otredad y por ello ha sido ocultado y silenciado durante toda la historia de la
literatura. Cuando las mujeres hemos querido hablar hemos tenido que hacerlo tras una mascara lingiistica acorde al modelo
del hombre; cuando las mujeres nos hemos querido salir del molde, quitarnos la méscara o fundar la nuestra propia, se nos

ha negado la identidad femenina. (6)

He aqui la dimensién politica de la poética narrativa de Ménica Ojeda. Su empefio por forjar un lenguaje
indémito y pugnar por una escritura punzante que conmine al escritor (y al lector) a ser “criminales” en la
literatura va més alld de una mera exigencia estética: es también un posicionamiento politico.

Para cerrar este apartado, me interesa subrayar que el horror que experimentan los personajes de Nefando,
y que pugna por transferirse al lector, remite a pricticas moralmente prohibidas y, por lo tanto, ocultas,
que alcanzan su expresiéon més acabada en la inmersién mérbida por los sétanos oscuros de la Deep Web.
En este submundo, las reservas idilicas de la infancia gozosa, clausuradas tiempo atrds para dar paso a la
racionalidad social, se han transmutado en escenarios inauditos de violencia pornogréfica que se agazapan'y
deslizan, amenazantes, como los repelentes monstruos lovecraftianos, y perturban con su hedor nauseabundo
el imperio de la cordura. La monstruosidad se resguarda, pues, en estos intersticios del orden social (Morafia
188) y juega en la novela una funcién altamente productiva. La perturbacién que provoca en el lector estd
relacionada con revelaciones inquietantes sobre si mismo, sus infinitas posibilidades de ser —su complejidad
identitaria que hunde sus raices en la animalidad misma—, asi como las fauces estructuradoras que moldean
su identidad discursiva.

Para un mejor entendimiento de esta aseveracidn, conviene ofrecer una brevemente explicacién sobre el
modelo semidtico que propone J. Fontanille sobre la identidad. Partiendo de que el cuerpo es el operador
de la semiosis, el semiotista francés postula una doble identidad del actante a partir del acto enunciativo
(32-35): el M7y el Si. El primero tiene su asiento en la carze como posicién de referencia y se hace sentir
como la “pura sensibilidad”, mientras que el segundo, el 57, es “la parte de Ego que se construye en y por la
actividad discursiva” (33-34); el autor subraya que ambas instancias, el M7y el 7, “se presuponen y definen
reciprocamente” (35). EL 87, como instancia discursiva, participa del entramado normativo con que funcionael
mundo social, mientras que el M7 se haya pertrechado en la singularidad que le confiere la experiencia sensible.
El M7 es, pues, un Mi-cuerpo, y constituye el nticleo més intimo ¢ intenso de la identidad individual; mientras
que el 87 es un Si-discurso, y emerge como una entidad producida y modelada por el discurso social.

Con base en este esquema, podemos advertir que la ruta trazada por la narrativa de Ojeda compromete
ambas dimensiones de laidentidad —el M7 corporal y el S7discursivo—, emulando la forma de un viaje mitico
que parte de la instancia del discurso hacia los escondrijos cavernosos del cuerpo, un viaje en el cual habrd de
forjarse un lenguaje indémito, habitado por “el espanto y el instinto, la violencia y el mal, el deseo barbaro y
desnudo” (Ojeda, “Sodomizar la escritura”).



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Mandibula: adolescencia, horror y semiosis corporal

En la novela Mandibula, el intersticio por excelencia es la adolescencia, una edad que se define negativamente
por no ser infancia ni adultez, y que se caracteriza por el protagonismo del cuerpo. Esta indefinicién entre
unay otra edad la convierte en una zona salvaje, en la que anidan deseos y miedos tumultuosos que amenazan
la estabilidad institucional:

La infancia termina con la creacién de un monstruo que se arrastra por las noches: un cuerpo desagradable que no puede ser
educado. La pubertad nos hace hombres y mujeres lobo, o hiena, o reptil y, cuando hay luna llena, vemos cdmo nos perdemos
a nosotros mismos (sea lo que sea que seamos). (218)

Notese que lo que estd en juego es siempre el yo, un yo que en el intersticio de la adolescencia se asume
como monstruo nocturno, cuerpo indémito, animal. La adolescencia es el exterior constitutivo de un sistema
simbdlico que solo reconoce infancia y adultez. Es un 4mbito enigmatico, una tierra sin ley; quien lo habita
es un indefenso y, al mismo tiempo, un desalmado.

La novela se organiza en torno a tres personajes femeninos: Fernanda y Annelise, dos chicas adolescentes,
amigas entre si, y Miss Clara, maestra de ambas, en un colegio del Opus Dei. Un rasgo que caracteriza a las tres
es que mantienen relaciones complicadas y dolorosas con sus respectivas madres. Fernanda y Annelisse son
amigas desde la infancia. Ahora que son adolescentes, ejercen un fuerte liderazgo sobre otras cuatro chicas del
colegio con las que mantienen una intensa interaccién basada en conversaciones privadas, rituales y juegos
arriesgados que conllevan castigos cada vez mas extremos. El liderazgo de las dos amigas pronto recae en una
de ellas: Annelise. Ella crea un culto que impacta fuertemente a las chicas y que llega a afectar también a
Miss Clara: el culto al Dios Blanco. Annelise encuentra un edificio abandonado apropiado para que el grupo
pueda realizar sus reuniones privadas en las cuales pueden expresar libremente su hostilidad hacia el colegio
y sus familias. El edificio se convierte pronto en “su sede antipadres, antiprofes, antinanas” (179). El espiritu
trasgresor que anima estas reuniones se adentra cada vez mas en los territorios de lo prohibido y Annelise
alienta el espiritu trasgresor de la cofradia: “Tenemos que hacer algo que no podamos hacer en ninguna otra
esquina del mundo”. De esta manera, sus juegos y retos son cada vez més violentos y peligrosos (91).

El Dios Blanco carece de una forma especifica, pero la encarnacién que les resulta mas familiar a las chicas
es la de un cocodrilo que, en alguna ocasidn, avistaron en el traspatio del edificio. Este animal retine atributos
fisicos que le confieren un perfil monstruoso: sus fauces abiertas, su dentadura afilada y su asociacién con

la suciedad® lo perfilan como la expresién més acabada de la brutalidad corporal. La corporalidad es aqui
instinto, apetito impetuoso, acecho sigiloso, contaminacién, vida bruta, fuerza descomunal y muerte.

El potencial terrorifico del cuerpo destaca por sobre cualquier otro objeto o entidad, ya que el cuerpo
estd presente en los dos polos del fenémeno: es el objeto terrorifico mds versitil y es también el érgano
sintiente por excelencia. Sobre lo primero, el antropdlogo Frangoise Duvignaud anota: “En un gran nimero
de suefios o pesadillas contempordneas que me ha sido dado examinar recientemente, la mayoria se referfa a
malformaciones o alteraciones del cuerpo, fuente permanente de inquietud para nosotros y los demas” (11).
Sobre lo segundo, la manera en que se experimenta el miedo, el psicélogo William James senala lo siguiente:
“Es imposible pensar qué tipo de emocién de temor quedaria si no estuvieran presentes ni la aceleracién de
los latidos del corazén, ni la respiracidn entrecortada, ni el temblor de los labios o la laxitud de los miembros,
ni la carne de gallina, ni la contraccién de las visceras” (147).

Laadolescencia es la etapa en la que el cuerpo acapara la mayor atencidn para si mismo, debido alas grandes
metamorfosis que experimenta; la incertidumbre que esto produce hace de la adolescencia misma un objeto
de culto: se le identifica como una edad blanca, en conexién con el Dios Blanco y también en alusién a la
indefinicidon que le confiere el estar en medio de dos edades incompatibles entre si: la nifiez y la adultez. Es
importante sefialar que en este culto el color blanco no equivale a pureza, bondad y otras virtudes, sino a
potencialidad: “En la adolescencia puede aflorar lo mas bello o lo més horrible, como en lo blanco puede



Fortino Corral Rodriguez. El miedo huele a cuerpo: perturbacion eintensidad semidticaend...

existir tanto la pureza como la podredumbre” (Mandibula 212). Esta indefinicidn hace de la adolescencia
un territorio peligroso para el orden social. En el ensayo que Annelise entrega a Miss Clara, en el que
expone su teoria del horror blanco, dice: “Sea como sea, temer a una edad que representa el vacio y la
indefinicién, pero también la posibilidad de muchas cosas, la potencia de ser, es una experiencia similar al
horror blanco” (208).

Los juegos o retos que las jovenes llevan a cabo durante sus encierros en el edificio remiten
indefectiblemente a una semidtica corporal: se golpean; se estrangulan; se hacen cortes; ruedan por las
escaleras; se acuestan en el piso, exponiéndose a serpientes y otros animales; lamen sangre menstrual;
caminan por el borde de la azotea en el tercer piso. Todas estas précticas pueden verse como un culto al
cuerpo, el cual manifiesta su poderio en las grandes metamorfosis de la pubertad: “Pezones que se levantan,
vello que se abre camino en zonas inesperadas y que enrarece la piel, manchas, acné y sangre” (Mandibula
213).

El cuerpo es visto en la novela como un orden semidtico alterno al discurso social: un lenguaje atroz que
se expresa en la “brutalidad de la naturaleza”. Es por esto que el Dios Blanco que concibe Annelise es un dios
primitivo y temible, completamente distinto al dios consolador y amoroso de la religién oficial. En el ritual
de aceptacidn a este dios las chicas se hacen un corte en la parte inferior de la nalga izquierda (110).

Me interesa sefalar que los miedos que experimentan las chicas se fundamentan, principalmente, en lo
siniestro, entendido como la irrupcién de lo inquietante en el seno de lo familiar. Elementos
cotidianos como sus madres, el edificio donde se retinen, el cuerpo propio o los animales, adquieren una
dimensién perturbadora. En este sentido, lo siniestro no constituye una cualidad objetiva de los
objetos, sino una experiencia subjetiva: el retorno de algo reprimido que se hace presente de forma
amenazante (Freud 2499).

Al igual que lo que ocurre en Nefando, el culto al Dios Blanco en Mandibula representa un repliegue
identitario hacia la corporalidad. Se trata de aceptar el horror de ser cuerpo y, por extension, de ser animal.
Los rituales que conforman este culto confrontan a las protagonistas con su propia vulnerabilidad, pero, al
mismo tiempo, propician una alianza radical con el cuerpo, fusién que les confiere un poder indémito
frente a figuras de autoridad como la madre o las instituciones escolares. En el ensayo que Annelise entrega a
Miss Clara dice:

Lo que senti esa noche era similar a eso: al vértigo de las alturas que te hace perder el equilibrio y, a la vez, ser més consciente
que nunca de que eres un cuerpo y de que algtin dia morirés. Es gracioso, pero la mayor parte del tiempo olvidamos que somos
animales que estdn compuestos por érganos que parecen sacados de una pesadilla. El corazén, por e¢jemplo, es un 6rgano

horripilante. (227)

Reconocer la monstruosidad que anida en el cuerpo es acrecentar el poderio del yo més intimo y profundo,
lo cual confiere sentido a los sometimientos, castigos y ultrajes fisicos que se prodigan entre si las chicas. Esto
no las exime del miedo; por el contrario, el miedo es un efecto buscado, ya que intensifica la experiencia de
estar vivas. De esta manera, el cuerpo se sobrepone al papel pasivo que histéricamente le tocé desempeniar en
la dupla mente/cuerpo y que se coloca en el centro mismo de la semiosis identitaria.

Con el fin de profundizar en el potencial polisémico que despliega el cuerpo, asi como en su imponderable
eficacia semidtica para intensificar el discurso, me interesa examinar el evento que tiene lugar en una fiesta
de universitarios a la que han sido invitadas estas chicas. En algiin momento, ellas comienzan a jugar con los
jovenes a los consabidos retos que, como ya se sabe, estin sujetos a penitencias. Annelise reta a Hugo, el mas
galan de los chicos, a caminar por el filo de la azotea en la forma en que ella lo hace: de espaldas. Contra toda
expectativa, el joven supera el desafio y como penitencia le pide ver una foto de ella desnuda. Annelise accede.
Pero veamos algunos detalles de su performance:

“Primero, cierren los ojos”. Solo Fernanda conocia y vefa en su sonrisa oculta el deseo de mostrarles la peor de las fotos.
“Abranlos”. Es decir, la que le hizo ella en la ducha. “;Qué es eso?”. La que le permitirfa poner en practica su talento para
el horror. “¢Qué clase de mierda enferma es esta!”. Annelise intent mantenerse tranquila a pesar de que a los chicos se les
deformaron los rostros. “Soy yo, desnuda”. (128-129)



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Cuando Hugo le pregunta horrorizado “;Quién te hizo eso?”, Annelise abraza por detrds a Fernanda y
responde: “Mi mejor amiga” (129). El motivo especifico que provoca el espanto en los jévenes, lo conocemos
varios capitulos mas adelante, en una de las sesiones que Fernanda tiene con el psicoanalista:

Parece que no fuera importante decir que Anne me lo pedia, pero lo es, porque me pedia que la mordiera fuerte, muuuy
fuerte. Todavia recuerdo la primera vez que senti su sangre en mis dientes [...]. Es que en la foto ella estaba desnuda en la
ducha y se vefan sus heridas. Algunas sangraban un poco. (249-250)

Vemos en este pasaje como la vulnerabilidad (desnudez, cuerpo herido) se reviste de poder en manos de
Annelise, quien luce como una sacerdotisa del miedo corporal. La fotogratia del cuerpo lacerado pasa a ser
un signo destellante, henchido de significado. Para Fernanda, representa un lazo de cercania y secrecia que, al
ser exhibido sin su consentimiento, se transforma en un objeto vergonzante y en motivo de ruptura amistosa.
La foto refuerza ahora la repugnancia que sentia al realizar aquel acto, pero que soportaba para preservar la
amistad. La expresién de “asco y horror” que percibe en los chicos es el reflejo de lo que ella misma siente.

Este evento genera un alejamiento entre ambas amigas y, posteriormente, una franca hostilidad. En cuanto
alos chicos, el evento de la foto provoca una conmocién que desbanca la expectativa de la sorpresa esperada.
El flirteo con las chicas era ya de por si un acontecimiento. Sin embargo, los jévenes buscan escalar hacia un
nivel més intenso de erotismo ante la expectativa de ver a Anne desnuda en la foto.

La exposicién del cuerpo desnudo ante un publico expectante constituye un acontecimiento semidtico
que provoca una fisura —al menos momentdnea— en el tejido simbdlico de la cultura; su imprevisibilidad
le confiere un alto gradiente de tonicidad expresiva. En esta misma linea, la exhibicién de los cortes, llagas y
costras en la zona pubica de Anne desborda el cédigo de lo erdtico y manifiesta una otredad monstruosa que
escapa al “orden del discurso”. El cuerpo se muestra excedido, desbordado, revelando una segunda desnudez
que resulta insoportable.

El flujo discursivo se suspende por un momento: “A los chicos se les deformaron los rostros [...] Gabriel
se alejé de la pantalla del teléfono y se apoyé en sus rodillas” (129). Imaginemos la representacién de
este tipo de eventos en el esquema tensivo (Figura 1). Este experimentarfa un dislocamiento subito de sus
elementos: por un instante, se desdibujaria el eje horizontal de la inteligibilidad y quedaria unicamente el ¢je
vertical de la intensidad, indicando un estallido de pura sensibilidad. En un segundo momento, el esquema
se reconfiguraria, ya que, tras el asombro inicial, los personajes tratan de comprender lo ocurrido. En el
momento en que Hugo le pregunta “;Quién te hizo eso?” la pregunta funciona como un puente en busca
de una respuesta tranquilizadora. Sin embargo, el discurso la niega y se empefia en incrementar el asombro:
Annelise le responde que fue su mejor amiga.

Esta suspension discursiva, que vimos reflejada en el esquema tensivo, nos advierte sobre la gran paradoja
que entrana la relacién entre lo monstruoso y el discurso. Por una parte, la monstruosidad se sustenta en el
discurso; por otra parte, se sitta fuera de él. Mabel Morafia lo explica en los siguientes términos:

El monstruo es producido por un discurso que al crearlo declara su exterioridad, inscribiendo por tanto ese afuera en
la interioridad del lenguaje que el propio monstruo excede. Esto mantiene al monstruo en un estado de opacidad e
inaccesibilidad cognitiva que aumenta el efecto de fascinacién y misterio, expandiendo asi el campo emocional que lo rodea.

(194)

Otro caso en que Annelise demuestra su habilidad para provocar miedo es el de Miss Clara. La joven se ha
dado cuenta de que la maestra les teme y se lo dice retadoramente en un ensayo que preparé para su materia:

He visto c6mo tiemblan sus manos cuando estd cerca de nosotras. Hace dos semanas, por ejemplo, Fernanda le tocé el hombro
y usted se recogié como un ciempiés. La piel de su cara se volvié himeda y a todas nos parecié una criatura sin pdrpados
extraida a la fuerza del agua [...]. En ese instante corroboré que usted no tolera que la toquemos o que estemos cerca de su
cuerpo. Es como si sintiera una especie de repulsidn hacia nosotras, algo que la hace dejar de parpadear. (207)



Fortino Corral Rodriguez. El miedo huele a cuerpo: perturbacion eintensidad semidticaend...

Miss Clara es, indudablemente, el personaje méds complejo de la novela y también el més atormentado
por el miedo. Tiene treinta afios y ain no consigue ser una persona segura y tranquila; busca la estabilidad
animica en el cumplimiento estricto de su profesién de maestra, para lo cual adopta la personalidad de su
madre, muerta cinco afos atrds. El ingreso a este colegio le produce cierto optimismo por el prestigio que
tiene como una institucién estricta: “Nunca soportd la indisciplina y el caos de los colegios publicos, por eso
le complacié corroborar que el Delta funcionaba como un reloj” (71). Ella espera que esta circunstancia la
ayude a recuperarse de un evento traumdtico que sufrié meses atrds, en su trabajo anterior: dos alumnas la
secuestraron en su propia casa y la torturaron por més de diez horas. Su obsesién por la correccién formal y la
“escritura pulcra” es una especie de refugio para protegerse de sus crisis nerviosas, que datan de mucho tiempo
atras: ““Trastorno de ansiedad’ le diagnosticaron cuando cumplié los dieciséis afos. “Trastorno de panico,
agregaron después a la sentencia” (95).

Los miedos de Clara estan estrechamente vinculados con su madre, con el deseo de ser como ella o de ser
ella. Ella recuerda un evento de su nifiez que aun la perturba y la avergiienza: una noche, tras contemplar
largamente a su madre mientras dormia, le dijo “te amo” y la besé en la boca, “lamiéndole los dientes” (172).
Aterrada, su madre la empujé y la sacé de la habitacién, “igual que a un monstruo”. Aunque solo tiene diez
afios, comprende con angustia “que su amor tenfa un lado fisico que debfa reprimir” (172).

Esto explica en parte la inestabilidad que consume al personaje, en cuyo interior se disputan el sentido
dos nucleos identitarios: uno de tipo social, discursivo, autoritario, y otro de tipo irracional, compulsivo,
corporal... monstruoso. Clara procura afianzarse en el primero y en ese empefo se esfuerza por adoptar el
cardcter y los modos de su madre, quien también fue maestra. El trato que recibié de esta, sin embargo, fue
siempre hostil. Este distanciamiento afectivo y fisico contextualiza cierta evocacién sobre el origen de sus
miedos: “Para clara, el miedo tenia un olor muy especifico, tan reconocible como el de aquella sala y el da
cada una de las personas que estaban en ella [...]. El miedo olia a cuerpo: a orina caliente mojando una pijama
de lunas y estrellas” (41).

Pareciera que, en Clara, la dicotomia cldsica mente/cuerpo ha sido llevada a un limite absurdo. El personaje
adopta una personalidad planeada de manera consciente, pero su cuerpo se mantiene rebelde e indémito:
la asalta constantemente con movimientos involuntarios de los pies, sudoraciones, temblores, taquicardias,
ataques de panico, entre otros sintomas que amenazan con arruinar su vida social. Su cuerpo llega a ser,
entonces, una caja oscura en la que anidan sus mds grandes inquietudes. Por metonimia, el miedo a su
propio cuerpo se extiende al cuerpo bullente de las adolescentes. Durante los recesos, mientras cumple con la
vigilancia de las jévenes del colegio, “hallaba sentidos ocultos en cada interaccién, en cada roce, y le costaba
respirar sin temer que esos cuerpos lascivos e inexactos la contagiaran con su desmesura” (172). Su ingreso al
colegio religioso no soluciona, pues, sus miedos, sino que, por el contrario, los exacerba dia tras dia. El trato
personal que mantiene con Annelise, quien cursa con ella una materia de forma individual, y el “retorcido
ensayo” (235) de esta sobre el Dios Blanco son decisivos en el agravamiento de su crisis. Otro evento que
la desestabiliza enormemente se da cuando nota que, en su casa, las cosas cambian de lugar cuando ella estd
ausente, y que por las noches escucha ruidos que le impiden dormir; esto ocurre a pesar de que ella asegura
puertas y ventanas (232-236).

La novela comienza con una escena sérdida: Fernanda despierta y advierte que ha sido secuestrada. La
autora del secuestro es nada menos que Miss Clara, su maestra. El evento del secuestro se desarrolla en seis
capitulos distribuidos a lo largo de la novela, demarcando el inicio y el fin de esta; cuatro estan focalizados
en Fernanda y dos en Clara. Durante los primeros dias, la estudiante no entiende lo que pasa y le pregunta
insistentemente por el motivo del secuestro, pero su captora se mantiene hermética y se limita a aterrorizarla
corporalmente:

Miss Clara le permitia beber un vaso de agua diario, pero tenfa que orinar ahi mismo, sentada en unasilla chirriante y astillada.
La primera vez fue la mds dura de todas: su vejiga se liberé y ella empez6 a llorar, inundada de si, de una suciedad insoportable



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

que invadia su cuerpo desconocido y hurafio. Fernanda no se habifa relacionado jamds con el organismo repulsivo que ahora
habitaba. ;Era ese olor tan fuerte su verdadera naturaleza? (148
é

Como puede inferirse, la leccién que Clara quiere darle a la estudiante consiste en hacerla sentir miedo
de su propio cuerpo: “Se trata de entrar en el miedo, no de vencerlo” (284), sentencia en la escena final de
la novela. Para esclarecer el sentido de esa expresion, podemos considerar la explicacién que Annelise ofrece
sobre lo que significa vivir dentro del horror blanco. En el ensayo que escribe para Miss Clara, Annelise
establece una correspondencia entre el Dios Blanco y los dioses antiguos de Lovecraft, para quienes los
humanos somos como hormigas: bichos insignificantes “que corren por el inmenso espacio” y que pueden ser
aplastadas sin ningtn miramiento. El horror blanco es ese vértigo que provoca el “ser conscientes de nuestra
fragilidad” (217). Lineas mas adelante, Annelise redondea el ¢jemplo de las hormigas: “Saberse hormiga, a
punto de morir a cada segundo como la cria de un cocodrilo en la mandibula de su madre, es vivir dentro del
horror blanco” (217).

Aunque nunca se explicita, el horror blanco, tal como lo experimentay practica Annelise, se asemeja mucho
al sentimiento de lo sublime, en el que el sujeto percibe su pequefiez infinita, pero se mantiene a salvo. En cierto
modo, se trata de una practica similar a la que realizan personajes como Kiki Ortega e Ivin Herrera en sus
ejercicios de escritura perturbadora, o Cuco Martinez, con sus videojuegos macabros en Nefando. Me interesa
destacar dos aspectos: la preeminencia de la imaginacion sobre lo empirico y el papel activo o la agencia que
estos personajes (de las dos novelas) desempafian en los acontecimientos narrados.

No ocurre lo mismo con Miss Clara, un personaje trigico, que no puede sobreponerse a las circunstancias.
El rapto que hace de Fernanda y la tortura que le infrinje no significan una toma de control, sino que viene a
ser la culminacion de su derrumbamiento emocional. La estudiante se esfuerza inttilmente por comprender
las motivaciones de su maestra para someterla y martilizarla de esa manera. En el discurso deshilvanado de su
secuestradora, Fernanda escucha que la llama “muchacha enferma” una y otra vez y que la tiene que castigar;
ademds, la maestra le reclama haber abusado de su mejor amiga, Annelise (aludiendo a las heridas atroces),
y el haber entrado a su casa “como si fuera tuya” (260). Es inttil que Fernanda niegue enfticamente ambas
cosas, que le grite que Annelise le minti6 en todo. Su maestra ya no escucha: “Su maestra no la escuchaba
porque estaba loca de atar, loca de matar” (262).

Por otra parte, es importante observar que en el episodio del secuestro el sistema cognitivo de Clara ha
experimentado un cambio radical. Su yo se ha desplazado del sistema légico-verbal a un lenguaje corporal.
Pero, a diferencia de lo que ocurre con Annelise y con los personajes de Nefando antes mencionados, en el
caso de Clara se trata de un viaje sin retorno. En su guerra interna, el cuerpo ha ganado la batalla:

Pensar con el cuerpo era una sensacién desconcertante. [...] Ast caminaba entre los drboles como una ciega, desbordada por
un pensamiento fisico que no podia ni debfa ser articulado y que tenia que ver con ese horror que experimentaba cuando
cerraba los ojos y vefa trenzas y lunares. Imdgenes y no palabras. Sensaciones y no significados. (96; énfasis mio)

En términos de semidtica estructural podriamos decir que el sujeto (Clara) celebra un pacto con el
destinador (Elena, su madre) en el que se establece como objeto de valor llegar a ser una maestra respetable y
estricta, cuya prefiguracion es la propia Elena. El sujeto, sin embargo, aunque posee las competencias modales
indispensables para lograrlo —esto es, el deber, el querer y el saber—, no alcanza su objetivo, debido a una
serie de acontecimientos que lo desprograman (Fontanille 50). Estos acontecimientos tienen que ver con una
dimension que el estructuralismo en su primera etapa no toma en cuenta y que la semidtica tensiva incorpora
a su modelo tedrico como elemento prioritario: la corporeidad del actante, esto es, su afectividad. En el caso
de Clara, los acontecimientos decisivos que descarrilan su programa narrativo son, entre otros, el secuestro y
la tortura sufridos a manos de dos alumnas; las conversaciones con Annelise que culminan en el ensayo de esta
sobre el culto al Dios Blanco, y, finalmente, el hecho de notar que alguien entra a su casa durante su ausencia.

Para cerrar este apartado, me interesa destacar que la novela se enmarca composicionalmente en un evento
trigico: el secuestro y (probable) muerte de Fernanda, amiga intima y gemela espiritual de Annelise, como



Fortino Corral Rodriguez. El miedo huele a cuerpo: perturbacion eintensidad semidticaend...

consecuencia de acciones realizadas por esta. Quien lleva a cabo la accién es Miss Clara, maestra de ambas.
Esta padece serios trastornos psicoldgicos que se agravan con las inquietantes ideas de Dennise sobre el Dios
Blanco y también con informacién falsa que le comparte acerca de Fernanda. Esta disposicién estructural
imprime en la novela un pathos perturbador.

La accién perturbadora corre por cuenta de las dos jévenes, Fernanda y Annelise, quienes desde una edad
muy temprana establecen entre si un fuerte vinculo de complicidad frente a la autoridad familiar. Este nexo se
refuerza en la adolescencia y es clave para que ellas ejerzan un fuerte liderazgo en otras chicas del colegio que
también experimentan rebeldia frente al orden institucional que las oprime. Este liderazgo toma un camino
totalmente imprevisible y, por esto, altamente ténico desde el punto de vista semidtico: la vejacién corporal
y el sometimiento al miedo.

Acorde con la poética de la concesién, la intensidad vivida en cada ritual o martirio corporal demanda un
nuevo aumento de tonicidad. Sin embargo, este proceso eventualmente entra en crisis, y las dos amigas —que
se decfan siamesas— se separan. Por otra parte, el tercer personaje, Miss Clara, constituye el blanco mas
vulnerable frente a todas las acciones perturbadoras. Su agencia se ve disminuida con cada intento que realiza
por afirmar su autoridad, hasta hundirse en los pantanos de la locura.

Consideraciones finales

El enfoque semidtico utilizado en el andlisis ha permitido visualizar la tonicidad discursiva que subyace
al efecto perturbador de los textos literarios. En las novelas de Ménica Ojeda pudimos apreciar que la
perturbacién como efecto estético se traduce en una revitalizacién del lenguaje y en un alertamiento de la
conciencia.

La perturbacién en la obra narrativa de Ojeda se articula como un desplazamiento del sujeto discursivo
hacia las zonas mas oscuras e inquictantes de la corporalidad. Este desplazamiento no podria darse si no
estuviera acompanado de una intensificacién expresiva, es decir, si no se diera un incremento de la tonicidad.

Visto desde la semidtica tensiva, el acto perturbador no es una accién que realice el sujeto perturbado —no
es un acto planeado por este—, sino un acontecimiento, un suceso inesperado que lo despoja de competencias
indispensables como el saber y el poder, en tanto sujeto orientado a la consecucién de un fin, y lo transforma
en un sujeto pasional.

La perturbacién, en este universo narrativo, no se presenta como un mero choque de ideas, lo cual
conduciria a un proceso de depuracién, limpieza y abstractificacion del lenguaje. Tal esterilizacién lo volveria
dtono e inepto para la caricia o el insulto. Por el contrario, la suciedad Iéxica y la turbulencia sintactica resultan
mds eficaces para hacer estallar el espanto.

La distincién entre el estilo implicativo y el estilo concesivo, propuesta por la semiética tensiva, permite
visibilizar la existencia de un lenguaje domesticado que sofoca los reclamos urgentes de la sensibilidad,
aquellos que pugnan por hacer valer las violencias que nos vinculan con nuestra dimensién animal. Frente a ¢l,
se erige otro lenguaje que busca con igual urgencia su liberacién. En este sentido, la poética de la perturbacién
se perfila estilisticamente como un poderoso torpedo dirigido a socavar la coraza discursiva en la que se
atrinchera la estabilidad social.

En sintesis, la perturbacién, como experiencia estética, combina sufrimiento y placer, es decir, miedo
y fascinacién. Adentrarse en el reino del miedo es romper con el adoctrinamiento tranquilizador de las
instituciones y adentrarse en las zonas de lo abyecto, lo impuro ylo prohibido. Desde la perspectiva del modelo
semidtico de la identidad, ese periplo puede interpretarse como una forma de recuperacién de la identidad
corporal: una identidad cdrnica que nos conecta con la vida y cuya marca distintiva, en términos semidticos, es
laintensidad. No obstante, se trata de una recuperacién transitoria pues es necesario mantener la articulacién
con el yo discursivo.



Cuadernos de Literatura, 2025, vol. 29, ISSN: 0122-8108 / 2346-1691

Referencias

Barthes, Roland. La aventura semioldgica. Paidds, 1990

Carretero Sanguino, Andrea. Ars poetica horroris: poesia, violencia y sodomia en la narrativa. Material del curso
2018/19, 2018, Universidad Complutense de Madrid. https://www.academia.edu/39636789/Ars_poetica_ho
rroris_poes%C3%ADa_violencia_y_sodom%C3%ADa_en_la_narrativa_de_M%C3%B3nica_Ojeda

Carroll, Noél. Filosofia del terror o paradojas del corazén. Antonio Machado Libros, 2005.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Pre-textos, 2004.

Duvignaud, Frangoise. E{ cuerpo del horror. Fondo de Cultura Econémica, 1987.

Fontanille, Jacques. Soma y sema. Figuras semidticas del cuerpo. Universidad de Lima, 2008.

Fontanille, Jacques y Claude Zilberberg. Tension et signification. Mardaga Fonds, 1998.

Foucault, Michel. Los anormales. Course en el Collége de France (1974-1975). Fondo de Cultura Econdmica, 2007.
Freud, Sigmund. “Lo siniestro”. Obras completas, tomo 3, Biblioteca Nueva, 1981, pp. 2485-2505.

Greimas, Algirdas Julien y Jacques Fontanille. Sémiotique des passions. Seuil, 1991.

James, William. “;Qué es una emocion?”. ; Qué es una emocion? Lecturas cldsicas de psicologia filoséfica, compilado por

Cheshire Calhoun y Robert C. Solomon, Fondo de Cultura Econémica, 1996, pp. 140-157.
Kristeva, Julia. Poderes de la perversion. Ensayo sobre Louis-Ferdinand Céline. Siglo XXI, 1988.
Lovecraft, H. P. E/ horror sobrenatural en la literatura. Fontamara, 1997.

Morana, Mabel. El monstruo como mdaquina de guerra. Iberoamericana/Vervuert, 2017
Ojeda, Ménica. Mandibula. Candaya, 2018.
---. Nefando. Almadia, 2021.

---. “Sodomizar la escritura”. E/ Pafs, 29 jun. 2018, https://elpais.com/cultura/2018/06/28/babelia/1530201263_96
8588.html

Zilberberg, Claude. Semidtica tensiva. Universidad de Lima, 2006.

Notas

Articulo de investigacidon

1 Son varios los semiotistas que pueden mencionarse como impulsores de este cambio de paradigma (J. Fontanille, C.
Zilberberg, E. Landowski, H. Parret, P. Fabbri, entre otros). Sin embargo, en aras de la brevedad, podemos destacar tres

g g
libros que capitalizan esta transformacion: Semidtica de las pasiones, publicado por A. J. Greimas y Jacques Fontanille en
q yJacq
1991; Tensidnysignificacién (1998), de Jacques Fontanilley Claude Zilberberg, y Elementos de gramatica tensiva (2005),
de Claude Zilberberg. Este tltimo fue traducido al espafiol por Desiderio Blanco, quien ademds le agregé un glosario
(elaborado por Zilberberg), y lo integré en un nuevo volumen que publicé en 2006 con el titulo Semidtica tensiva.

2 El término acontecimiento es un concepto fundamental de la semidtica tensiva. Desiderio Blanco, traductor de
Zilberberg, anota que el equivalente en espafiol més aproximado al vocablo francés événement es evento, ya que el
diccionario de la Real Academia Espadiola incluye en su definicidn el rasgo de “hecho imprevisto” Sin embargo, reconoce

Yy g p g
que en Latinoamérica se utiliza frecuentemente con la acepcién de “suceso programado de indole social, académica,
artistica o deportiva”. En cuanto al término acontecimiento, el diccionario lo define de esta manera: “Un hecho o suceso,
especialmente cuando reviste cierta importancia”. En este trabajo usaré indistintamente los términos acontecimiento y
evento para referirme a sucesos que reinen ambos rasgos: ser impactantes y ser imprevistos (Zilberberg 23).

3 La impureza material se vincula semidticamente con la impureza espiritual, conformando un signo cultural en el que el

que la primera opera como significante y la segunda como significado. Noel Carroll observa que el terror que provoca

el monstruo no radica solo en su peligrosidad fisica, sino también en su repugnancia: “En el cine y en los escenarios los
personajes se acobardan ante los monstruos, contrayéndose a fin de evitar las garras de la criatura, pero también para

evitar el roce accidental con ese ser impuro” (50).

Licencia Creative Commons CC BY 4.0


https://www.academia.edu/39636789/Ars_poetica_horroris_poes%C3%ADa_violencia_y_sodom%C3%ADa_en_la_narrativa_de_M%C3%B3nica_Ojeda
https://www.academia.edu/39636789/Ars_poetica_horroris_poes%C3%ADa_violencia_y_sodom%C3%ADa_en_la_narrativa_de_M%C3%B3nica_Ojeda
https://elpais.com/cultura/2018/06/28/babelia/1530201263_968588.html
https://elpais.com/cultura/2018/06/28/babelia/1530201263_968588.html
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fortino Corral Rodriguez. El miedo huele a cuerpo: perturbacion eintensidad semidticaend...

Cdmo citar: Corral Rodiguez, Fortino. “El miedo huele a cuerpo: perturbacién e intensidad semidtica en
dos novelas de Monica Ojeda”. Cuadernos de Literatura, vol. 29, 2025. https://doi.org/10.11144/

Javeriana.c2 9.mhcp


https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.mhcp
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl29.mhcp



