
Artículos

Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

Sparks from “My Le Eye” and Drawings that Listen
Destaques de “Meu Olho Esquerdo” e Desenhos que Ouvem

DOI: https://doi.org/10.11144/Javeriana.uh94.dmoi

Recibido: 25 febrero 2025 
Aceptado: 24 septiembre 2025 
Publicado: 27 noviembre 2025

Alonso Gamarra a
Universidad de Toronto, Canadá
jorge.gamarra@utoronto.ca
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-5327-1365

Marco “Atoq” Ramón Huaroto
Casa Paqarina
ORCID: https://orcid.org/0009-0005-2952-4160

Resumen:

Este ensayo explora la experiencia del fotógrafo peruano Marco “Atoq” Ramón al perder parcialmente la visión tras recibir un 
disparo policial mientras cubría una protesta en el distrito de Puente Piedra, Lima, en 2017. Mediante un diálogo entre la fotografía, 
el dibujo y la etnografía colaborativa, los autores investigan la mirada que ha surgido de esta experiencia de violencia estatal e 
impunidad. De manera colaborativa, el texto entreteje dos hilos: la trayectoria vital y corporal de Atoq tras el ataque, y el concepto 
del “destello”, con el que Atoq nombra los momentos en que una forma de ver sustituye fugazmente a otra. En diálogo con 
debates antropológicos sobre trauma, subjetividad y la expresividad del silencio, así como con experiencias de mutilación ocular en 
contextos de protesta en Chile y Colombia, este ensayo propone el dibujo como una técnica de escucha capaz de registrar 
gestos, afectos y conocimientos exorbitantes que exceden categorías forenses y conceptuales. Más que interpretar la violencia, 
esta práctica busca atestiguar sus interrupciones, sostener sensibilidades éticas y gestar miradas emergentes sobre la vida, la 
muerte y la justicia en un país atravesado por el despojo recurrente.
Palabras clave: fotografía, etnografía, dibujo, violencia, trauma, subjetividad, memoria, protesta social, justicia.

Abstract:

is essay explores the experience of Peruvian photographer Marco “Atoq” Ramón aer partially losing his sight when he was 
shot by police covering a protest in the Puente Piedra district of Lima in 2017. rough a dialogue between photography, 
drawing, and collaborative ethnography, the authors investigate the gaze that has emerged from this experience of state violence 
and impunity. Collaboratively, the text weaves together two threads: Atoq’s life and physical trajectory aer the attack, and the 
concept of the “ash”, with which Atoq names the moments when one way of seeing eetingly replaces another. In dialogue with 
anthropological debates on trauma, subjectivity, and the expressiveness of silence, as well as with experiences of eye mutilation in 
protest contexts in Chile and Colombia, this essay proposes drawing as a listening technique capable of recording gestures, 
affections, and exorbitant knowledge that exceed forensic and conceptual categories. Rather than interpreting violence, this 
practice seeks to bear witness to its interruptions, uphold ethical sensibilities, and foster emerging perspectives on life, death, and 
justice in a country ravaged by recurrent dispossession.
Keywords: Photography, Ethnography, Drawing, Violence, Trauma, Subjectivity, Memory, Social Protest, Justice.

Resumo:

Este ensaio explora a experiência do fotógrafo peruano Marco “Atoq” Ramón ao perder parcialmente a visão após ser baleado 
pela polícia enquanto cobria um protesto no distrito de Puente Piedra, em Lima, em 2017. Por meio de um diálogo entre 
fotograa, desenho e etnograa colaborativa, os autores investigam o olhar que surgiu dessa experiência de violência estatal e 
impunidade. De forma colaborativa, o texto entrelaça dois os: a trajetória vital e corporal de Atoq após o ataque e o conceito de 
“destello” (ash), com o qual Atoq nomeia os momentos em que uma forma de ver substitui fugazmente outra. Em diálogo com 
debates antropológicos sobre trauma, subjetividade e a expressividade do silêncio, bem como com experiências de mutilação 
ocular em contextos de protesto no Chile e na Colômbia, este ensaio propõe o desenho como uma técnica de escuta capaz de 
registar gestos, afetos e conhecimentos exorbitantes que excedem categorias forenses e conceituais. Mais do que interpretar a 
violência, esta prática procura testemunhar as suas interrupções, sustentar sensibilidades éticas e gerar olhares emergentes sobre a 
vida, a morte e a justiça num país atravessado por despojos recorrentes.
Palavras-chave: fotogra a, etnogra a, desenho, violência, trauma, subjetividade, memória, protesto social, justiça.

Notas de autor

a Autor de correspondencia: Correo electrónico: jorge.gamarra@utoronto.ca

https://orcid.org/0009-0003-5327-1365
https://orcid.org/0009-0005-2952-4160
https://doi.org/10.11144/Javeriana.uh94.dmoi


Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

Hace ocho años, el fotógrafo Marco “Atoq” Ramón, uno de nuestros autores, fue atacado por un agente de 
la Policía Nacional del Perú (PNP) mientras cubría el primer día de protestas contra un nuevo peaje al 
norte de Lima. El ataque le dejó un perdigón de plomo de 3,22 mm incrustado detrás del ojo izquierdo y 
una herida que ha ido apagando progresivamente su visión:

Puente Piedra, 5 de enero de 2017. Acá abajo todo arde. La policía, la prensa basura y las casetas del peaje. Se corre la voz. Yo 
también corro. Sigue llegando más gente. Bajan del cerro. Disparo. Rostros cubiertos y torsos desnudos. Disparo. Disparo. Del 
otro lado del puente, una reportera grita: “Vándalos, delincuentes”. De este lado solo hay rabia, piedras, palos. Más disparos. 
Más gritos. ¿Hay heridos? ¿Y los detenidos? Sigo. Desde una tanqueta nos apuntan, disparo. Corremos. Empuño bien mi 
cámara. Desde una tanqueta, un policía apunta y me dispara una ráfaga de perdigones que impactan en mi cámara, mis manos, 
mi rostro. Uno atraviesa mi ojo izquierdo y se queda alojado en mi cráneo para siempre.

Este ensayo cuenta dos historias: la de la herida que transformó el cuerpo y la vida de Atoq, y la del concepto
que nació de esta experiencia. Para explorar ambas —y lo que nos muestran sobre la vida dentro del Estado
peruano y en medio de sus desigualdades— comenzamos con la imagen que las une: la fotografía de un
emplasto de arcilla medicinal donde quedó grabada la huella de su ojo izquierdo (Figura 1).

Sobre un fondo blanco, vemos un pedacito de arcilla cruda. Parece el fragmento de una máscara mortuoria
como las que usaban las familias nobles de la antigüedad romana para guardar la semejanza de sus seres
queridos. Pero, aunque el ojo que vemos está plasmado con tanto detalle y realismo que delata pertenecer
a alguien en particular, a diferencia de aquellos artefactos —las imagines maiorum— no fue hecha con la
intención de conmemorar a nadie ni tampoco con un material que pretenda perdurar. Más bien, su fragilidad
es evidente: el barro crudo se ha quebrado en dos.

Atoq nos cuenta que esta imagen surgió después de que empezó la pandemia del COVID-19, cuando él
comenzaba a usar emplastos de llantén y de arcilla para desinamar su ojo herido, como le enseñó su mamá.
Los aplicaba en distintos momentos del día —especialmente por las noches—, y una mañana, a nales de
marzo o inicios de abril, tras ponerse arcilla sobre el ojo izquierdo antes de dormir, despertó y notó que el
emplasto seguía intacto. Intentó retirarlo con cuidado —despacito para que no se dañe— queriendo preservar
su forma, pero al separar el barro seco de su piel este se quebró, dejándole dos fragmentos en su mano. Al
sostenerlos y observar el contraste entre la huella de su ojo cerrado y la rajadura que lo partía en dos, Atoq
pensó en la herida que el perdigón abrió en su cabeza cuatro años antes. En una de nuestras conversaciones,
así describió lo que sintió al contemplar este extraño objeto:

Hay [un contraste] entre esta paz que me trasmite la huella de mi ojo cerrado —ver las pestañas, los pliegues de la piel, los
detallitos que se quedaron grabados allí— y esa rajadura que atraviesa todo el ojito… Lo que me transmite [es] esta paz, pero
también en contraste con una violencia que está representada por esa rajadura. 1

Al señalar cómo sentimientos opuestos —evocados en las frases “esta paz” y “una violencia”— se funden
en un solo objeto, Atoq transmite un conocimiento visceral sobre la interrupción que transformó su vida.



Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

FIGURA 1.
Emplasto de arcilla medicinal.

Fuente: elaboración propia.

Desde el 2021, los autores de este ensayo —Atoq y el antropólogo Alonso Gamarra— hemos explorado
esta experiencia a través de diversas conversaciones, cinco de las cuales decidimos grabar.2

   En junio de 2022 
participamos en la conferencia “Lo Virtual de Otra Manera” (e Virtual Otherwise), auspiciada por secciones 
de la Asociación de Antropología Americana (AAA), con un video de 12 minutos compuesto de extractos 
de nuestras primeras grabaciones y algunas fotografías del archivo de Atoq.  3   Más recientemente, tras haber 
tomado tiempo para aprender de esta experiencia, comenzamos a experimentar nuevamente, esta vez con el 
diseño de un foto-ensayo tipo fanzine, o mini-revista subterránea de producción autogestionada.

Mientras que nuestro primer experimento nos permitió explorar el concepto que Atoq llama 
“destello” —un instante en el que una forma de ver fugazmente sustituye a otra—, nuestro segundo 
proyecto, el fanzine, investiga cómo esta idea del “destello” puede ayudarnos a gestar una contramirada. En 
este esfuerzo multimodal y colaborativo, el dibujo no se limita a comunicar un argumento ni a 
interrogar un objeto predenido (Dattatreyan y Marrero-Guillamón, 2019). Más bien, nos permite 
explorar una experiencia de ruptura y acompañar la formación de una mirada emergente.

Algunos de los dibujos que acompañan este artículo se basan en fotografías o videos, 
 4   por ejemplo, las tres 

ilustraciones que reproducen los restos del emplasto de arcilla con la huella del ojo izquierdo de Atoq (Figuras 
6, 10 y 12). Otros dibujos combinan distintas referencias visuales para representar escenas que no cuentan con 
registro fotográco, como el dibujo que muestra el fragmento de arcilla sobre los contornos internos de una 
mano (Figura 2), que representa el momento en que, al despertar, Atoq descubrió la huella de su ojo impresa en 
el emplasto medicinal. Finalmente, una tercera práctica composicional empleada en estos dibujos consiste en 
cultivar una familiaridad visual con objetos signicativos en la experiencia de Atoq para luego representarlos 
sin un referente visual inmediato. Este es el caso de la planta de llantén (Figura 3), un remedio natural que 
solía utilizar como parte de su tratamiento homeopático en el Perú, pero que no ha logrado encontrar con la 
misma facilidad desde que se mudó a Barcelona.



Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

FIGURA 2.
Fragmento de arcilla sobre los contornos internos de una mano

Fuente: elaboración propia.

FIGURA 3.
Planta de llantén

Fuente: elaboración propia.

De diferentes maneras, estas imágenes responden al dolor y la belleza que Alonso ve en los esfuerzos de
Atoq por interrogar la violencia que transformó su vida. En Cultura y Valor, Ludwig Wittgenstein (1995
[1970]) sugiere que aquello que llamamos bello no se dene por un rasgo común, sino porque “la mano
se siente tentada a dibujarlo” (1995, p. 65). Con esta frase, Wittgenstein plantea que los valores éticos y
estéticos no tienen deniciones absolutas, sino que adquieren sentido en la medida en que nos interpelan en
las condiciones que los hacen posibles. Sin embargo, en un plano más literal, Wittgenstein también asocia
la belleza con el deseo de dibujar, permitiéndonos imaginar que el dibujo —como toda práctica artística
— no solo contribuye a la construcción de un espacio subjetivo o intersubjetivo, sino también nutre las
sensibilidades con las que interrogamos el mundo. Siguiendo esta intuición, tanto en nuestro fanzine como
en este artículo, el dibujo nos permite abordar la interrupción como el eje central de una forma de pensar,
más que como un objeto de análisis.

Entre las décadas de 1990 y del 2000, los estudios antropológicos sobre la semiótica de la violencia y los
efectos estructurales del terror (Aretxaga, 1997; Daniel, 1996; Feldman, 1991; Taussig, 1987) dieron pie a



Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

investigaciones que pusieron mayor énfasis en la relación entre la violencia y la subjetividad (Bourgois, 1992;
Caton, 2005; Das et al., 2000). Algunas de estas investigaciones —situadas en, o que están en diálogo con,
la disciplina de psiquiatría transcultural— se han dedicado a explorar las realidades clínicas y terapéuticas
organizadas en torno a diagnósticos de trastorno de estrés postraumático (TEPT) (Hinton y Good, 2015;
Kirmayer et al., 2007). En este contexto, Didier Fassin y Richard Rechtman (2009) ofrecen un análisis de la
historia del trauma y sus usos en contextos psiquiátricos y humanitarios, observando con cierta ambivalencia
cómo este concepto sirve tanto para reivindicar la importancia y el signicado del sufrimiento de personas
cuyas vidas están marcadas por la violencia como para establecer una jerarquía entre el conocimiento experto
y la experiencia vivida. Así, en algunas situaciones, el concepto del trauma adquiere un doble lo: permite
reconocer parcialmente experiencias de sufrimiento que desbordan la gestión afectiva del sujeto, pero a la vez
permite ignorar sus dimensiones temporales, éticas y políticas (Ralph, 2020).

Paralelamente, etnografías situadas en lo cotidiano muestran cómo las corporalidades y las relaciones éticas
que sostienen distintas formas de vida pueden destejerse, rasgarse y, al mismo tiempo, reconstituirse en medio
de violencias que van desde episodios de brutalidad hasta crisis y desgastes más sutilmente integrados en
el día a día (Das, 2007; Mookherjee, 2015; Reynolds, 2013). Desde esta perspectiva, el silencio no denota
la ausencia de la voz o del sujeto, sino una modalidad expresiva en la que la dimensión ética de presenciar
o sobrevivir una experiencia al margen del lenguaje depende menos de nuestras capacidades hermenéuticas
(Lambek, 2015) que de nuestras sensibilidades sensoriales, afectivas y poéticas (Dave, 2022; MacDougall,
2006).

Mejor dicho, hay momentos en los que, más que interpretar el deseo y el dolor de una persona —o los
hechos de una situación incierta—, la labor antropológica implica participar en el proceso de darles forma
mediante gestos que responden y acompañan sin pretender resolver lo que escapa a nuestro poder (Das, 2007;
Stevenson, 2014). Metodológicamente, la antropología ha comenzado a abordar experiencias de violencia
combinando la descripción narrativa con la fotografía (omas, 2019), el dibujo (Azoulay, 2019; Jiménez,
2009; Taussig 2011) y otras prácticas creativas que enfatizan la tactilidad y el tiempo (Dave, 2021; Sehdev,
2020).

En diálogo con los debates disciplinarios sobre el concepto de trauma y la problemática de la voz y la
violencia, la experiencia de Atoq también resuena con la dura realidad de quienes sufrieron lesiones oculares
durante los recientes estallidos sociales en Chile y Colombia. Las investigaciones sobre estas experiencias
nos confrontan con las dinámicas actuales de violencia extralegal e impunidad en la región. Desde enfoques
médicos y jurídicos, algunos estudios cuestionan la categoría legal de armas “menos letales” por los graves
daños que provocan (Reynhout, 2020), mientras que otros buscan desarrollar tratamientos terapéuticos
adecuados desde una perspectiva de rehabilitación integral (Tejada et al., 2024; Varas Reyes et al., 2020).
Paralelamente, algunos informes elaborados por las ONG y organizaciones sin nes de lucro exigen reformas
a las normas policiales (Forero Alba et al., 2024), mientras que otros ponen el énfasis en la lucha por la
justicia legal, la verdad y la memoria (Espinosa Moreno, 2024; Farfán Trujillo, 2023). Finalmente, desde las
humanidades y las ciencias sociales, diversos trabajos han explorado el surgimiento de la simbología del ojo
ensangrentado (Álvarez Fuentes, 2022), la producción artística nacida del activismo (Pascua Canelo y Ayram,
2024) y la mutilación ocular como una práctica estatal que, mediante el castigo ejemplar, busca imponer
nuevas formas de subjetivación colectiva en contextos de rebeldía (Durán Rojas y Vetö Honorato, 2021).

Sin pretender sintetizar estos trabajos, su preocupación por la capacidad de nuestras comunidades
nacionales para enfrentar las violencias que las fragmentan provoca algunas preguntas de fondo: ¿Cómo
nos obliga el uso sistemático de la fuerza extralegal y la impunidad a repensar la relación entre democracia y
autoritarismo, no como formas opuestas de gobierno, sino como dimensiones entrelazadas en las prácticas que
constituyen al Estado liberal? ¿Cómo es que la estrategia de mutilación ocular está transformando el ejercicio de
la voz y la mirada? Y, más allá de proporcionar los recursos y métodos necesarios para una rehabilitación integral,
¿en qué consiste tratar con justicia y dignidad a quienes han sobrevivido esta violencia de Estado?



Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

Aunque nuestro ensayo no busca abordar esta temática en términos generales, a partir de la experiencia de
Atoq sí se trabaja dos preguntas que podrían orientar a futuras investigaciones sobre la mutilación ocular. ¿De
qué maneras la antropología y el dibujo pueden ayudarnos a comprender cómo ha cambiado la mirada de Atoq
tras sobrevivir a un ataque policial? ¿Cómo se ve el mundo a través de su ojo izquierdo?

“Mi Ojo Izquierdo”

Volvamos al 5 de enero de 2017 para comprender mejor lo sucedido.
Hemos compuesto gran parte de este ensayo a partir de fragmentos de nuestras conversaciones grabadas.

Más que un testimonio forense, estas citas revelan la importancia que adquieren ciertos detalles al ser
reconstruidos años después en el contexto de nuestra amistad. Leamos la voz de Atoq:

Yo estaba trabajando para el Grupo El Comercio, para el diario Perú21, y en ese momento, estaba trabajando como practicante.
[Los manifestantes tomaron la carretera] Panamericana… en la mañanita, a las seis… seis y media… y mi turno empezaba a
las nueve.

[Pero yo vivía cerca de] donde quedaba el edicio del Grupo El Comercio, y entonces el encargado de fotografía de ese
momento me llama por teléfono… y me dice: “¡Mira la televisión! ¡Prende la televisión y mira lo que está pasando! Tú eres
el que vive más cerca al diario. Anda ahorita, coge tus equipos y ándate a la Panamericana Norte al kilómetro no-sé-cuántos,
[a la altura del Asentamiento Humano] Shangri-La, [a ver] qué está pasando”. Yo pude haber dicho: “no es mi turno. No
es mi horario” … o incluso, si hubiera sabido mis derechos en ese momento, pude haberle dicho: “envía a un fotógrafo de
staff, no a un practicante”. Pero por… el desconocimiento y la presión que hay… fui al diario. Cogí los equipos. Llamé a… la
movilidad… y nos fuimos… 5

Cuando Atoq llegó a Puente Piedra, las casetas de peaje ya habían sido incendiadas. Al este de la
Panamericana, un grupo de periodistas se había congregado alrededor de un contingente policial; al otro lado,
en el Asentamiento Humano Laderas de Chillón, otros efectivos de la PNP reprimían a los residentes con
gases lacrimógenos y armas de fuego. A pesar de que varias personas en la zona habían resultado gravemente
heridas, ningún periodista se atrevía a cruzar la carretera, patrullada por tanquetas. Ante esta inacción, Atoq
decidió ir solo:

Cuando llegué [al otro lado del puente] me miraron raro y me dijeron: “¿Quién eres? No, ¡tú eres prensa!”, y entonces, la
gente no quería que les tome fotos al comienzo…

Y la forma en que yo logro ganarme la conanza de la gente es que empiezo a decirles… que, para combatir el efecto de la
lacrimógena, en vez de echarse agua a la cara, que usen vinagre… Empecé a decirles a las señoras que salían a las puertas de
sus casas, les decía: “madre, madre, saque una botella de vinagre y póngale un trapo, y eso hace que se corte el efecto de la
lacrimógena” …

Otra cosa también fue que empecé a decirles saquen baldes con agua, y [que] cuando caigan las bombas [lacrimógenas],
sumergirlas ahí, y ahí se mueren… Entonces… sentí que ya estaba involucrándome, y que ya se estaban abriendo conmigo estas
personas y me dejaron fotograarlas e incluso me ayudaron a llegar donde estaban las personas heridas. 6

Una de las últimas fotos que tomó ese día muestra la tanqueta que patrullaba ese tramo de la Panamericana,
con dos policías montados sobre ella. Detrás de la tanqueta, el humo denso de al menos dos incendios se eleva,
y más allá, las casas del asentamiento emergen bajo una estrecha franja de cielo gris. Uno de los policías nos
mira directamente, escopeta en mano:

Yo me involucré. También debe ser este un motivo por el cual la policía me dispara… Me veían como [estaba] fotograando
a las personas heridas. Me vieron del otro lado, incluso… 7

Atoq recibió una ráfaga de perdigones cuando se detuvo al borde de la carretera para intentar ubicar a sus
colegas. Momentos después del disparo, fue llevado a una posta médica por la gente de la zona:



Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

Estaba muy impactado por lo que había sucedido. Y creo que emocionalmente también estaba como en shock, no sé... No
podía procesar lo que estaba pasando… Los otros periodistas que no cruzaron… me decían: “¡cómo vas a cruzar, si del otro
lado te puede robar esta gente!” … Y mira… en vez de eso, más bien, cargaron mi cámara y me cargaron a mí y me llevaron
a esa posta con la intención de ayudarme… 8

De la posta, Atoq fue derivado a la Clínica Jesús del Norte, a media hora por carretera, y luego a la Clínica
San Pablo, una hora más lejos (Figura 4).

La hermana de Atoq, Roxabel Ramón (2017) detalló lo sucedido en un artículo para la plataforma
independiente Guerrilla Audiovisual. Esa tarde, el equipo de cirugía explicó a Atoq y a su familia que operarlo
en el Perú implicaba un alto riesgo de perder la visión en su ojo izquierdo, por lo que recomendaron trasladarlo
al Instituto Bascom Palmer en Miami y ofrecieron gestionar la transferencia. Sin embargo, ante la presión
del Grupo El Comercio, la Clínica San Pablo retiró su apoyo tras gestionar los salvoconductos de viaje con
la embajada estadounidense. Así, el 8 de enero, pese a la intervención de la empresa y luego de establecer
contacto directo con la clínica en Miami, Atoq y su familia partieron hacia el aeropuerto.

Aunque las cirugías lograron preservar su ojo izquierdo, no pudieron extraer el perdigón y agravaron el
daño al nervio óptico, causando un glaucoma secundario. La poca visión que Atoq ha podido recuperar es
tubular y se está deteriorando progresivamente. Además, no puede someterse a resonancias magnéticas y vive
con el riesgo constante de neurotoxicidad y picos de presión ocular. El Comercio dio 10 000 USD para los
gastos médicos, pero esta cantidad no fue suciente para cubrir los pasajes, tratamientos y alojamiento, pese
a su responsabilidad como empleador y más aún tras haber cometido graves infracciones laborales.



Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

FIGURA 4.
Posta médica

Fuente: elaboración propia.



Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

FIGURA 5.
El día de la manifestación

Fuente: elaboración propia.

FIGURA 6.
huella del ojo

Fuente: elaboración propia.



Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

FIGURA 7.
Nueva mirada de la vida y la muerte

Fuente: elaboración propia.

El ataque ocurrió después de que venciera el segundo contrato de seis meses que Atoq cumplía como
practicante, mientras aún esperaba que la empresa cumpliera su promesa de renovarlo por tercera vez. Esta
situación violaba el código laboral en varios aspectos. Además de haber sido enviado a una asignatura cuando
estaba fuera de planilla, la normativa exigía que, tras completar seis meses como practicante, la empresa le
ofreciera un contrato de trabajo formal. Para encubrir estos abusos, El Comercio alegó que Atoq había sido
automáticamente contratado al caducar su segundo contrato y le otorgó un seguro de salud. Sin embargo,
durante la pandemia, al igual que muchxs de sus colegas, Atoq fue despedido, perdiendo su seguro de salud.

En 2018, Atoq también inició un juicio contra la Policía Nacional del Perú (PNP), contando con el apoyo
de la Coordinadora Nacional de Derechos Humanos (CNDDHH). Tras años de deliberación en primera
instancia, el proceso resultó en un fallo adverso. El jurado colegiado determinó que, aunque existía suciente
evidencia para indicar que el perdigón incrustado en su cabeza era del mismo calibre y material que las
municiones utilizadas por la PNP el día del ataque, no se pudo demostrar que fue disparado por un subocial.
Esta decisión puso en duda la suciencia de las pruebas presentadas por la scalía basándose en la hipótesis,
no sustentada, de que las marchas podrían haber sido inltradas por algún actor armado.

Después del ataque y a lo largo de la investigación penal, Atoq comenzó a sufrir intermitentemente de
pesadillas, crisis de pánico, ansiedad intensa, entumecimiento y una ambivalente inquietud por la muerte.
En distintos encuentros clínicos, estas experiencias fueron identicadas como signos de trastorno de estrés
postraumático. Sin embargo, a pesar del valor terapéutico de este diagnóstico, Atoq intuía que, además de la
dicultad de procesar una experiencia desbordante, su caos psíquico también reejaba una verdad aterradora
de nuestra realidad.

Dado que el caso de Atoq se había planteado a nivel individual y no institucional, un fallo a su favor
hubiera responsabilizado a un solo subocial por todo un contexto de abusos e irregularidades, tratando así
un problema sistémico como si fuese excepcional (Figura 5). El día de la manifestación otras dos personas,
residentes de Puente Piedra, también recibieron disparos en el rostro. Sin embargo, a diferencia de Atoq,
ellas no conaban en el proceso de denuncia ni en la capacidad de las instituciones civiles para defender los
derechos humanos:

Los vecinos de Puente Piedra que vivieron eso saben que el Estado puede mandar a dispararles y no va a pasar nada…. Sí, yo
lo entendí como una experiencia más de violencia del Estado hacia la gente. O sea, la experiencia que me tocó vivir a mí...
no es algo aislado, sino que es una más… 9



Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

Es decir, el ataque policial le hizo vivir a Atoq en carne propia la impunidad como una forma de poder que
congura la relación entre el Estado y la extralegalidad (Ralph, 2017, 2020).

Aunque la decisión del tribunal era apelable, Atoq se sintió profundamente decepcionado con el sistema
judicial, perdiendo así fe en la ley como un instrumento de justicia. Frente a este vacío, Atoq comenzó
a compilar un archivo al que se reere como “Mi Ojo Izquierdo”, en el que detalla el ataque policial y
sus consecuencias. Las fotos y documentos que constituyen este archivo han permitido a Atoq emprender
diversos proyectos artísticos y testimoniales, además de cultivar una nueva mirada de la vida y la muerte en
un país donde “el Estado puede mandar a disparar[te] y no va a pasar nada” (Figura 7).

Dibujos que Escuchan

Uno quiere pensar que la lucha en contra de la injusticia y la impunidad es algo simple, que se pueden claramente hacer
avances, y que hay avances y retrocesos. Pero cuando ves así empíricamente, escuchas testimonios y no te jas en una narración
de eventos… sino en esto irresuelto, que es la experiencia de una persona que, cambien o no cambien las leyes, nada le va a
devolver [lo que el Estado le robó]... y, por otro lado, [ves] de que hay esa repetición del robo… [eso] impacta… [no es] razón
para un pesimismo absoluto, [pero] al mismo tiempo siento ese impacto. 10

Atoq sugiere que entender la impunidad como una forma de poder nos enfrenta a una disyuntiva entre la
visión histórica de una lucha por la justicia y la experiencia irresuelta de quien ha sido despojado y vive en un
país donde sabe que el estado de despojo es recurrente.

Para la antropóloga Veena Das (2022), las palabras de Atoq pueden entenderse no solo como una reexión
sobre la vida en un Estado de despojo, sino también como una forma de lenguaje que, entre líneas, transmite
un “conocimiento exorbitante” (inordinate knowledge). Das emplea este término para referirse a saberes que
surgen de experiencias liminales —usualmente de violencia extrema— y no pueden expresarse mediante
categorías jas y, por ello, desbordan las normas de uso que le dan signicado al lenguaje en distintos contextos.
A partir de su trabajo con sobrevivientes y testigos de masacres durante la partición de India y de violencia
policial en los pueblos jóvenes de Nueva Delhi, Das sostiene que el sufrimiento y el terror no son meramente
experiencias subjetivas, sino que articulan formas íntimas y viscerales de conocimiento sobre las condiciones
que los hicieron posibles.

Para Das, comprender estas experiencias y lo que revelan sobre el mundo en que vivimos exige un esfuerzo
ético de imaginar y responder al llamado de otras personas, ofreciéndoles un lugar en el lenguaje y la
corporalidad que constituyen una forma de vida (Das, 2007). Desde una perspectiva lacaniana, Das (2010)
sugiere que esta labor de detectar y cultivar una capacidad expresiva al margen de un orden simbólico nos
sitúa en el plano de lo imaginario, en el que nuestras facultades para representar el mundo no se organizan en
torno a la interpretación, sino a través de actos de acompañamiento que permiten sintonizarse (attune) con
una experiencia liminal. En este contexto, las prácticas y saberes que llamamos “cultura” pueden fortalecer
la capacidad de escucha que da lugar a una nueva “voz” —y, con ella, a nuevas formas de relacionarse con
una realidad múltiple y cambiante—, o bien pueden replegarse, reprimiendo así cualquier interpelación a un
proceso de autoexaminación y de cambio.

Así, en situaciones marcadas por el dolor y la incertidumbre, la antropología puede asumirse como un
acto de escucha, es decir, un arte de receptividad continua que no busca jar interpretaciones denitivas, sino
acompañar la transguración de nuestra sintonía (attunement) con la realidad en el plano de lo imaginario
para acoger nuevas formas de expresión (Pandolfo, 2006; Stevenson, 2014). Ahora, podemos decir con mayor
claridad que “Mi Ojo Izquierdo” nos pide “escuchar” una mirada cargada de conocimientos exorbitantes sobre
la relación irresuelta entre la vida y la muerte en un país de despojos recurrentes, y hablar del dibujo como
una técnica de escucha.

En El cuaderno de Bento, el escritor y crítico de arte John Berger (2011, p. 8) describe el acto de dibujar
como una práctica donde la acumulación de trazos y correcciones, en busca de una representación verosímil,



Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

puede —con suerte y paciencia— transformar miradas y hacer presente lo invisible. En un sentido evidente,
la atención visual que requiere dibujar nos invita a jarnos en detalles que de otra forma solemos ignorar. Más
allá de esta observación, el dibujo nos permite entablar un encuentro que, pasando por la visualidad, implica
al cuerpo en modalidades de contacto al margen del lenguaje. Permítanos compartir dos ejemplos.

En 2009, la académica y curadora Ariella Azoulay (2019) visitó el archivo del Comité Internacional de la
Cruz Roja (CICR) en Ginebra para estudiar la fotodocumentación del desplazamiento forzado de más de
750 000 palestinxs entre 1947 y 1950, tras la fundación del Estado de Israel en 1948 —un evento conocido
como “al-Nakba”—. Como el protocolo del archivo en ese momento imponía restricciones que limitaban la
interpretación de las fotografías como un acto de limpieza étnica, Azoulay decidió dibujar 25 de los más de
600 documentos que había visto, buscando exponer esas sustituciones fuera del marco institucional. En sus
reexiones sobre el dibujo de una foto etiquetada como “repatriación” —que muestra una la de mujeres y
niñas siendo expulsadas de su pueblo (Figura 8)—, Azoulay señala que, a pesar de su minuciosa atención, solo
al copiar la escena pudo percibir el cansancio reejado en sus cuerpos y destacar el gesto central: dos mujeres
—una con un bulto sobre la cabeza y la otra con un bebé en brazos— toman la mano de una niña que camina
entre ellas, “sedienta, cansada, triste, perdida”, intentando tranquilizarla (Azoulay, p. 307).

FIGURA 8.
Fila de mujeres y niñas siendo expulsadas de su pueblo

Fuente: elaboración propia.

Así, Azoulay nos invita a contemplar junto a ella la brecha entre este gesto de contacto y acompañamiento
y las categorías utilizadas por el archivo del CICR para, de alguna forma, nombrar a las personas capturadas
en sus fotografías —“ciudadanos” o “no ciudadanos”, “inmigrantes” o “refugiados”, “soldados” o “terroristas”,
todos términos que anonimizan a la persona para centrar una posición frente al Estado—. Si Berger hubiese
visto este dibujo, es posible imaginar que habría dicho algo de la atención que Azoulay le dio a este gesto.
Para nosotros, la acumulación de trazos y correcciones con las que ella representa estas cuatro manos hacen
presente de un vínculo que perdura en medio de la crueldad extrema. Es decir, al dibujar, la atención de
Azoulay trasciende las categorías del archivo de la CICR y de su propia investigación, deteniéndonos por un
momento frente a un gesto que nos revela quiénes son pese no conocer sus nombres o rostros.

La antropóloga Lisa Stevenson (2020) nos da la frase “cierre conceptual” (conceptual closure) para describir
el efecto de ciertas formas de ver que imponen categorías estáticas sobre presencias vivas y cambiantes,
reduciéndolas así a tipicaciones jas que facilitan su control. Aunque las categorías que estructuran las
miradas institucionales y personales surgen de fuerzas históricas, Stevenson sostiene que ver más allá de los
cierres que imponen exige abandonar —al menos momentáneamente— las certezas que proporcionan tanto
su uso como sus críticas establecidas (2020, p. 8). En este sentido, al dibujar, Azoulay va más allá de su proyecto
de examinar las narrativas y categorías utilizadas por instituciones como el archivo CICR para gestar miradas
que no ven los despojos de la fundación y extensión de un proyecto de Estado, propiciando así su impunidad.



Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

En cambio, lo que ella ve por primera vez es el pequeño pero inmenso gesto con el que dos mujeres acompañan
a una niña en medio de la violencia y la incertidumbre, haciéndolas presentes en nuestra imaginación.

En paralelo, la práctica del antropólogo y artesano Edilberto Jiménez (2009) nos permite reexionar de otra
manera sobre el poder que Berger le atribuye al dibujo —hacer presente algo invisible y transformar nuestras
miradas— y sobre cómo esta práctica puede convertirse en una técnica de escucha. En 2005, Jiménez publicó
la primera edición de Chungui: violencia y trazos de memoria, un libro relata la experiencia del conicto
armado interno durante los años 80 en el epónimo distrito, ubicado en la región de Ayacucho al sur del Perú.
Durante ese periodo, 1381 personas fueron asesinadas o desaparecidas y la población de Chungui se redujo de
8257 habitantes en 1981 a 4338 en 1993. Al recorrer los pueblos del distrito desde 1996 como miembro del
Centro de Desarrollo Agropecuario de Ayacucho, Jiménez recopiló relatos íntimos de la violencia extrema
que enfrentaron lxs habitantes a manos de Sendero Luminoso y el Ejército Peruano entre 1982 y 1987.

Los dibujos de estos testimonios primero le permitieron a Jiménez compartir y revisar su comprensión de
los sucesos descritos, y luego, como un archivo visual, le hicieron presente la magnitud y los detalles de la
violencia en Chungui. Las 91 láminas publicadas en su libro no solo constituyen un documento testimonial,
sino también el esfuerzo del autor por atestiguar una realidad que no vivió en carne propia.

En uno de estos dibujos, basado en el testimonio de una persona identicada como E.J., Jiménez representa
un desplazamiento forzado ocurrido en la comunidad campesina de Belén Chapi en 1984 bajo órdenes de
Sendero Luminoso (Jiménez, 2009, pp. 146-147). En la escena vemos tres grupos de personas y una mujer
sola que, por separado, avanzan hacia los cerros. La mujer —quién está más cercana a nosotrxs— carga una
bolsa, un bulto y un bebé mientras camina dentro de una quebrada (gura 9). No sabemos a dónde va, por
qué está sola o siquiera si representa a una persona en particular; sin embargo, su gura nos hace presente el
abandono y la impotencia de alguien que, en algún momento, enfrentó esta huida sin apoyo.

FIGURA 9.
El que no hacía la retirada, era un traidor

Fuente: Jiménez, E. (2009).

La antropóloga Naisargi Dave (2022) nos ayuda a comprender el acto de atestiguamiento que anima el
proyecto de Jiménez, especialmente en cuanto excede el sentido forense comúnmente identicado con esta
palabra. En su etnografía de activistas animalistas en India, Dave analiza momentos que marcan un antes
y un después en la vida de una persona, centrándose en situaciones donde la experiencia del sufrimiento
ajeno transforma al testigo. Más que una observación voyerista o meramente evidencial, atestiguar, según
Dave, implica una disciplina doble: primero, no apartar el cuerpo frente al horror, es decir, de mantener
abiertos los sentidos que nos vinculan con la experiencia corporal de otros; y, segundo, responder de forma
continua a lo presenciado, iniciando así una nueva vida. Crucialmente, este proceso no termina con el
evento presenciado, y además nos pide representar la violencia sin reducir el cuerpo a una abstracción. En
su dimensión transformativa, atestiguar vincula la vista con otros sentidos y afectos, constituyendo una



Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

“sensibilidad sinestésica” (synaesthetic sensibility) que permite que un ser deje una impresión permanente en
otro (Dave, 2021, pp. 146-147).

Los trazos de Jiménez, como los de Azoulay, “escuchan” justamente en los momentos que resisten la certeza
de una interpretación exhaustiva. Este exceso a un orden simbólico es lo que los conforma como imágenes, en
el sentido elaborado por Lisa Stevenson (2014): nos vinculan con los aspectos más desbordantes de nuestra
realidad. Chungui no nos permite olvidar la materialidad de los cuerpos violentados durante el conicto
armado interno, haciéndolos presentes en sus momentos de mayor abandono, y poniéndonos en la posición
de dejarnos marcar por sus experiencias o cerrar los ojos. Similarmente, los trazos de Azoulay nos muestran
un gesto que hace presente el vínculo entre dos mujeres y una niña en medio de la Nakba, llevándonos más
allá de las categorías que han sido utilizadas para ejecutar y ofuscar este acto de despojo: vemos el instante en
el que estas mujeres responden a la necesidad de esta niña de ser sostenida.

“Destello”

Este ensayo incluye dibujos basados en fotografías, capturas de pantalla y detalles descritos en conversaciones
con Atoq. Todos forman parte de una búsqueda de imágenes que puedan transmitir las dimensiones más
irresueltas de la injusticia e impunidad que han dejado a Atoq con un perdigón de plomo tras el ojo izquierdo.
En esta sección, describimos el proceso de dibujar la fotografía del pedazo de arcilla medicinal marcada con
la huella de su ojo herido y cómo este experimento nos permitió explorar nuevas dimensiones del concepto
de “destello”, con el que Atoq nombra el instante en que una forma de ver fugazmente sustituye a otra.
Continuemos con la narración de Alonso al realizar el primero de estos dibujos (Figura 10):

Hasta ahora, solo he dibujado "el ojo" de mi amigo con plumas y tinta, pero hoy usaré un lápiz de grato suave, de trazos más
oscuros y fáciles de difuminar. Miro la foto del pedazo de arcilla, enfocándome en la rajadura que divide el plano visual en dos.
Comienzo por arriba, trazando la dirección general del margen izquierdo, prestando atención al ángulo y la proporción de
cada tramo. Cuando termino, noto que en la foto el corte es más diagonal y tiene un ritmo visual diferente. Borro y vuelvo a
empezar. Al terminar por segunda vez, miro nuevamente la foto para esbozar los trazos horizontales y descubro un detalle que
no había visto antes. Hay un sutil desfase entre ambos lados, y algunos de los minúsculos surcos que indican los pliegues de la
piel arriba y abajo del párpado desaparecen en el lado izquierdo por efecto de la luz. Para dibujar este detalle, cada línea debería
terminar justo en el borde de la rajadura, algunas reaparecerían al otro lado, ligeramente más abajo, y otras desaparecerían
por completo. Aunque no lo intento esta vez, me quedo pensando en lo difícil que es representar este corte. 11

Al enfocarnos más en las líneas y contornos del campo visual que en la gura que conforman, el acto de
dibujar nos ofrece una manera distinta de orientarnos hacia el antes y el después que el ataque policial instauró
en la vida de Atoq (Figura 10). Aunque parezca extraño, este proceso nos ha permitido encontrar puntos de
contacto entre la imagen —como un tipo de silencio— y el concepto, entendido como un uso disciplinado
del lenguaje para detectar las posibilidades de un mundo compartido y cambiante.



Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

FIGURA 10.
Líneas y contornos del campo visual

Fuente: elaboración propia.

Para entender, entonces, el “destello” en su dimensión de concepto e imagen, regresemos al momento en
el que Atoq tomó la foto de la huella de su ojo izquierdo, cuando recién había comenzado a vivir fuera de
la casa de sus padres, junto a su hermana Roxabel. Tras varios años de estudio en Estados Unidos, Rox había
regresado a Lima y alquilado un apartamento sin saber que la pandemia del COVID-19 estaba por comenzar.
Poco después del inicio del toque de queda, cuando aún se sabía muy poco sobre el virus, Rox enfermó y Atoq
asumió su cuidado. En su esfuerzo por proteger la salud en el hogar, Atoq se vio nuevamente confrontado con
la incierta proximidad de la muerte que acompaña a la enfermedad y la convalecencia, sintiendo un miedo
extraño y, a la vez, familiar, del cual buscaba distraerse:

Dije: “¿Qué haría mi mamá en este momento, ¿no? ¿Qué haría ella si sabe que su hija está mal?” [y] entonces empecé a aplicar
todo lo que sabía sin avisarle a mi mamá que mi hermana estaba mal… Le preparaba su comida. Le hacía baños de vapor…
Supongo que estuve… por un lado preocupado, pero por otro, no quería pensar… en la enfermedad, en la muerte… Durante el
día me ocupaba haciendo todas las cosas de la casa y cuidándola… pero en las noches… o no podía dormir o más bien buscaba
distraerme viendo películas, viendo series… 12

En esos días, tratando de manejar el dolor de su presión ocular, Atoq empezó a aplicarse los emplastos de
arcilla medicinal que su madre solía usar para aliviar su ojo herido. A veces en las tardes, durante el día, pero
sobre todo en las noches, antes de dormir. Así, una mañana de abril, al despertar, descubrió que el emplasto
de la noche anterior seguía intacto. Esto dio lugar a una experiencia que, en sus dimensiones estéticas y éticas,
se asemeja a una epifanía sin llegar a serlo del todo:

El impacto que me generó al verlo luego ahí en mi mano... Hizo que me quedara pensando un rato... Y como estaba rajadita
y dije: “pucha se va a terminar de destruir esto en algún momento, seguro”, le tomé una foto... Cuando descubro esta imagen
de la arcilla que está rajadita, fue como… darme cuenta de algo, pero no tuve tiempo de procesarlo… Entonces, vi que había
algo interesante ahí. Guardé un par de fotos… Y seguí. 13

Con el tiempo, Atoq comenzó a referirse a este momento como un “destello”, un instante fugaz en el que
percibió la importancia de algo que aún no podía articular:

Entiendo el “destello” como una luz que aparece en medio de la oscuridad, que aparece y desaparece, así ¡shium!… Me parece
interesante esa situación de ponerle un nombre [o] una palabra a algo que no tiene, que no se puede explicar solamente con
palabras… y para mí así el “destello”, que vendría a ser como una luz que aparece así en la oscuridad… 14

A diferencia de una epifanía —que marca súbitamente un antes y un después— el “destello” aparece sin
necesariamente implicar una transformación inmediata, en algunos casos, hasta desvaneciéndose para dejar
nada más que una huella:



Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

El “destello” aparece en varias imágenes de diferentes formas. En algunas, por una cuestión más como estética, visual... [Por
ejemplo] cuando escaneé unos [negativos], aparecieron por ahí… como “destellos” de luz, ¿no?, o en otras [fotos], por ejemplo,
es la cámara que tiene algún defecto que hace que ltre luz en la película. Y entonces... Al revelarlo aparece también un
“destello”. 15

En una de esas fotos, tomada por su padre durante la pandemia, vemos a Atoq otando en una de las
lagunas medicinales del distrito de Chilca. Su cabeza se inclina hacia una sombra azul profundo que cubre el
lado izquierdo del marco, mientras que sobre su pecho cuelga un collar con la pequeña placa que advierte el
peligro que representa para él la resonancia magnética. Por toda la foto aparecen puntos negros y amarillos, y
manchas de azul cobalto. En el centro brilla una luz cálida, mientras que en los bordes de arriba y abajo, esta
se mezcla con líneas doradas que ondulan como si fueran movidas por el viento. Estos pequeños detalles, que
interrumpen sutilmente el campo gural, nos recuerdan que lo que estamos viendo es celuloide y emulsión
(Figura 11).

FIGURA 11.
Lagunas medicinales del distrito de Chilca

Fuente: archivo personal de Atoq.

Sin jar una denición rígida del concepto, podemos notar que en ambos ejemplos la interrupción es un
aspecto clave del “destello”. En la fotografía de Atoq en Chilca, la interrupción de la gura por una falla
mecánica en el proceso fotográco nos remite al medio que la hizo posible, y tal vez también al gesto y el
instante en que fue tomada —una reunión familiar al aire libre durante la pandemia, un momento en el que la
vida se dibuja en el umbral entre la luz y la penumbra—. Similarmente, descubrir la huella de su ojo izquierdo
en un pedazo de arcilla interrumpió un momento de bloqueo en el que, abrumado por un segundo encuentro
con la posibilidad de la muerte, Atoq buscaba distraerse y acallar, de algún modo, la ansiedad que le producía
su imaginación.

Esto nos lleva a una segunda dimensión del “destello” como concepto: las interrupciones que denota
marcan el instante en que una forma de ver es desplazada de manera fugaz, abriendo espacio para otra. Sin
embargo, esta apertura no implica una transformación inmediata ni asegura una en el futuro, sino que ofrece
la oportunidad de cultivar nuevas miradas.

En un ensayo escrito en 1940, el lósofo alemán Walter Benjamin (1989) famosamente contrastó dos
visiones del concepto de la historia: una que busca jar interpretaciones ociales del pasado y otra que procura
hacer memoria de las violencias que han dado forma al presente y que amenazan con repetirse constantemente.
Con esta distinción —entre una historia hegemónica, que legitima los poderes del presente, y una historia
latente, que busca recuperar las miradas y los mundos subyugados para cuestionar el orden que los margina—
Benjamin sugiere que el acto de interpretar la realidad exige la capacidad de vislumbrar la “imagen del pasado”
que es constantemente borrada por visiones idealizadas del progreso (Benjamin, 1989, p. 180), encubriendo
así las barbaries cometidas en nombre de una idea dominante del orden y la civilización (1989, p. 182). En
este esfuerzo por sostener una mirada contrahegemónica, el gesto central consiste en captar el momento en



Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

que una narrativa dominante se resquebraja y deja entrever las formas de vivir y de morir que persisten, a pesar
de los esfuerzos por borrarlas.

Regresando a la experiencia de Atoq, recordemos que, tras el ataque policial, él evitaba pensar en la muerte.
Esa experiencia le hizo vivir en carne propia el poder del Estado y de las corporaciones no solo para gestionar la
vida común de manera desigual, sino también para procurarse —de forma casi medieval— el derecho de matar
con impunidad. Cuando Atoq se topó con el pedazo de arcilla impreso con la huella de su ojo, esta experiencia,
que luego describiría como un “destello”, no precipitó inmediatamente una visión contrahegemónica de la
historia. Sin embargo, al fotograarlo, Atoq dejó abierta la posibilidad de volver a ese momento más adelante:
un instante en que una imagen de la muerte fue interrumpida y reemplazada por algo distinto, que solo
empezó a revelarse a la luz de otras experiencias, comenzando por el cuidado de su hermana:

Por un lado, [sentía] el temor a la muerte, a la enfermedad, pero, por otro lado, [tenía] la reacción de, “no me voy a detener
con ese temor, sino voy a hacer algo”, ¿no? Entonces empecé a cuidarme yo mismo, a cuidar a mi hermana… [Eso fue] el inicio
de... aceptar mi fragilidad, aceptar la fragilidad en general, este, de la vida, así, del cuerpo... 16

Para Atoq, este proceso de aprendizaje ha signicado continuar con prácticas como mantener un archivo
fotográco, gestionar la circulación de sus fotos por medios alternativos y coordinar con sus colegas para
fortalecer su seguridad personal y unicar esfuerzos al desaar el cerco mediático impuesto por grandes
corporaciones como Grupo El Comercio (Tipismana, 2023). Además, cultivar miradas emergentes también
ha requerido que Atoq y sus archivos entren en nuevas dinámicas de encuentro.

En 2019, Atoq fue unx de siete estudiantes del programa de Maestría del Centro de la Imagen que
participaron en la exposición “Index”. Esta fue la primera vez que él presentó materiales de “Mi Ojo Izquierdo”
a un público general. Por ese entonces, Atoq ya había retomado la fotografía documental, enfocándose en
temas culturales y de justicia social, como la vida en comunidades rurales, la crisis del VIH en la Amazonía
y la conmemoración de víctimas del régimen fujimorista durante el conicto armado interno (1980-2000).
Con estas experiencias a cuestas, Atoq viajó a La Haya en 2022 para participar en Shelter City, una residencia
temporal para defensores de derechos humanos. A nales de ese mismo año, emigró a Barcelona.

Desde la diáspora, Atoq ha seguido apoyando a sus compañerxs fotoperiodistas en Lima, quienes, con
el ascenso de Dina Boluarte a la presidencia en diciembre del 2022 (Merino, 2023), ahora se enfrentan al
recrudecimiento del autoritarismo liberal en el país (Vasilache, 2023). Este súbito cambio ha representado
la imposición de un proyecto de gobierno derechista y procorporativo, pese a que este fue rechazado en
el último ciclo electoral. El nuevo régimen se ha asentado reprimiendo violentamente a las protestas en
su contra, acusando sin fundamento a las manifestaciones de ser dirigidas por intereses narcoterroristas,
y produciendo así cientos de heridas y más de 50 asesinatos en cuatro meses. Organismos internacionales
consideran estas muertes, que hasta hoy quedan impunes, como posibles ejecuciones extralegales (Amnistía
Internacional, 2023). En este nuevo contexto, Atoq ha participado en exhibiciones de fotografías colectivas
en galerías, espacios culturales alternativos e intervenciones en las calles de Madrid y Barcelona, con el objetivo
de amplicar las fotografías e historias que los medios corporativos eligen ignorar.

Estos encuentros con la impunidad como forma de poder resonaron de diferentes maneras con el “destello”
de aquella mañana de abril, cultivando gradualmente una segunda mirada hacia la relación entre la vida y la
muerte:

Ya no entiendo la muerte simplemente como el n de todo y como algo que me aterra sino como algo que es parte de la vida…
Morir no es solamente que se acaba la vida, sino como que hay cosas que van muriendo para que nazcan otras siempre… La
muerte representa a los que estuvieron antes… los que iniciaron un camino para que yo pueda caminar acá… No encuentro
las palabras para decir lo que siento. Pienso que tal vez con imágenes se pueda llegar a más… 17

Cuando Atoq se levantó aquella mañana al inicio de la pandemia y descubrió que la huella de su ojo herido
había quedado impresa en la arcilla medicinal, por un instante dejó de ver la muerte como el límite absoluto
de la vida, pero no tuvo tiempo de procesarlo. Tras años de responder a las violencias del Estado peruano



Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

mediante diversas prácticas de cuidado, Atoq comenzó a asumir una nueva relación con la muerte y cultivar
una segunda mirada, en la que la muerte también vincula una vida con otras.

Las interrupciones, como ha señalado la antropóloga Megha Sehdev (2020), yuxtaponen temporalidades
inconmensurables. En el caso del primer “destello” de “Mi Ojo Izquierdo”, el tiempo histórico del Estado de
despojo atraviesa los tiempos del cuerpo y la vida colectiva que articulan nuestra condición terrestre de ser
despojables, heribles, recomenzables, es decir, la fragilidad. ¿A qué más se puede llegar con imágenes? Para Atoq,
cultivar una contramirada ha implicado un cambio en su relación con la muerte, la cual ha ido de la mano con
transformaciones estéticas en su práctica fotográca.

Además de caracterizarse por el uso más frecuente de fotografía analógica y de la atención deliberada a los
errores en la imagen, la estética del “destello” en su trabajo nos presenta una visión onírica y borrosa de escenas
íntimas, a veces mostrando al propio fotógrafo (Figura 11) o dejando rastros de su presencia (Figura 1). En
la voz de Atoq: “Las imágenes que me han atrapado o me están atrayendo para crear… tienen una carga que

alude a la presencia de la muerte dentro de la vida”. 
 18

En nuestros esfuerzos por delinear los contornos de esta contramirada, el dibujo nos ha permitido
prolongar los “destellos” que la conforman. Cuando Alonso volvió a dibujar el pedacito de arcilla marcado
por la huella del ojo izquierdo de Atoq (Figura 12), se detuvo nuevamente para interrogar la forma de la
rajadura que lo divide en dos. Al medir las proporciones de esta interrupción visual, su gesto nos adentra en
los tiempos de la fotografía: el tiempo de la historia y del Estado, y el tiempo de la “imagen del pasado”, que
nos confronta con las violencias que constituyen el presente, a su vez, las pulsiones de vida que aún heridas
desbordan su estrecho orden.

FIGURA 12.
Marcado por la huella del ojo izquierdo de Atoq

Fuente: elaboración propia.

Referencias

Álvarez Fuentes, M. (2022). Los ojos sangrantes de Chile: cómo las protestas callejeras forjaron un resonante símbolo
de comunicación política. Comunicación y Sociedad, 20, 1-26. https://doi.org/10.32870/cys.v2023.8361

Amnistía Internacional. (2023). Perú. Racismo letal. Ejecuciones extrajudiciales y uso ilegítimo de la fuerza por los cuerpos
de seguridad de Perú. Autor. https://www.amnesty.org/es/documents/amr46/6761/2023/es/

Aretxaga, B. (1997). Shattering Silence: Women, Nationalism, and Political Subjectivity in Northern Ireland. Princeton
University Press.

Azoulay, A. (2019). Potential History: Unlearning Imperialism. Verso.
Benjamin, W. (1989). Discursos interrumpidos I: Filosofía del arte y de la historia ( J. Aguirre, trad.). Taurus.

https://doi.org/10.32870/cys.v2023.8361
https://www.amnesty.org/es/documents/amr46/6761/2023/es/


Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

Bourgois, P. (1992). In Search of Respect: Selling Crack in El Barrio. Cambridge University Press.
Caton, S. C. (2005). Yemen Chronicle. Palgrave Macmillan.
Daniel, V. (1996). Charred Lullabies: Chapters in an Anthropography of Violence. Princeton University Press.
Das, V. (2007). Life and Words: Violence and the Descent into the Ordinary. University of California Press.
Das, V. (2010). Voice as Birth of Culture. Ethnos, 60(3-4), 159-179.
Das, V. (2022). Slum Acts. Polity Press.
Das, V., Kleinman, A., Ramphele, M. y Reynolds, P. (Eds.). (2000). Violence and Subjectivity. University of California

Press.
Dave, N. (2021). Aerword: For a Synaesthetics of Seeing. e Cambridge Journal of Anthropology, 39(1), 143-149.
Dave, N. (2022). Indifference: On the Praxis of Interspecies Being. Duke University Press.
Durán Rojas, C. y Vetö Honorato, S. (2021). La “rostridad” en el estallido social chileno de 2019: acerca de la estrategia

político-policial de mutilación ocular. Logos: Revista de Lingüística, Filosofía y Literatura, 31(1), 202-217.
Espinosa Moreno, F., Rojas Castellanos, K., Marín Pineda, N., Rodríguez Vera, D. y Machado Mosquera, M. (2024). El

pueblo en las calles: memorias de resistencia y represión en el estallido social de 2021. Centro Nacional de Memoria
Histórica.

Farfán Trujillo, P. A., Ramírez Puerta, O. E., Ospina Rincón, A., Blanco Núñez, J. L., Montenegro, L. C. y Rodríguez
Zárate, C. (2023). Represión en la mira: lesiones oculares en el marco de las protestas en Colombia. Comité de
Solidaridad con los Presos Políticos.

Feldman, A. (1991). Formations of Violence: e Narrative of the Body and Political Terror in Northern Ireland.
University of Chicago Press.

Forero Alba, S., Gutiérrez-Martínez, J., Mendoza Zamudio, C. y Rodríguez Pabón, A., (2024). ¿Cuánto nos cuestan
los gases lacrimógenos y las balas de goma? Estudio sobre comercio de armas menos letales y derechos humanos en
Colombia. Dejusticia.

Hinton, D. E. y Good, B. (2015). Culture and PTSD Trauma in Global and Historical Perspective. University of
Pennsylvania Press.

Jiménez, E. (2009). Chungui: violencia y trazos de memoria. Instituto de Estudios Peruanos; Comisión de Derechos
Humanos.

Kirmayer, L., Lemelson, R. y Barad, M. (Eds.). (2007). Understanding Trauma: Integrating Biological, Clinical, and
Cultural Perspectives. Cambridge University Press.

Lambek, M. (2015). e Ethical Condition: Essays on Action, Person, and Value. University of Chicago Press.
MacDougall, D. (2006). e Corporeal Image: Film, Ethnography, and the Senses. Princeton University Press.
Mejorando Lima. (2017). Mejorando Lima: segunda marcha en contra del peaje chillón [Video]. YouTube. https://yo

utu.be/CawWS2QZeGk?si=o-4NSsIqFYlxOEMe
Merino, R. (2023). Lost in Transition: Explaining Authoritarianism in Peru. International Journal of Transitional

Justice, 17(3), 480-488. https://doi.org/10.1093/ijtj/ijad020
Mookherjee, N. (2015). e Spectral Wound: Sexual Violence, Public Memories, and the Bangladesh War of 1971. Duke

University Press.
Pandolfo, S. (2006). Bġı#t nġanni hnaya” ( Je veux chanter ici): Voix et témoignage en marge d’une rencontre

psychiatrique. Arabica, 53(2), 232-280.
Pascua Canelo, M. y Ayram, C. (2024). Matar los ojos: intervenciones estéticas y políticas sobre las miradas rullidas

tras el estallido social chileno. Kamchatka, 24, 67-92.
Ralph, L. (2017). Alibi: e Extralegal Force Embedded in the Law. En D. Fassin (ed.), Writing the World of Policing:

e Difference Ethnography Makes (pp. 248-268). e University of Chicago Press.
Ramón, R. (2017). #Perú Carta al Grupo El Comercio, medios y al Estado sobre el caso del fotógrafo #AtoqRamón.

Guerrilla Audiovisual. https://guerrillaudiovisual.wordpress.com/2017/01/19/peru-carta-al-grupo-el-comerci
o-medios-y-al-estado-sobre-el-caso-del-fotografo-atoqramon/.

https://youtu.be/CawWS2QZeGk?si=o-4NSsIqFYlxOEMe
https://youtu.be/CawWS2QZeGk?si=o-4NSsIqFYlxOEMe
https://doi.org/10.1093/ijtj/ijad020
https://guerrillaudiovisual.wordpress.com/2017/01/19/peru-carta-al-grupo-el-comercio-medios-y-al-estado-sobre-el-caso-del-fotografo-atoqramon
https://guerrillaudiovisual.wordpress.com/2017/01/19/peru-carta-al-grupo-el-comercio-medios-y-al-estado-sobre-el-caso-del-fotografo-atoqramon


Universitas Humanística, 2025, vol. 94, ISSN: 0120-4807 / 2011-2734

Reynhout, S. A. (2020). Propiedades balísticas de perdigones antidisturbios “menos letales” y su relación con trauma
ocular severo en Chile. Ars Médica, 45(2), 46-54. https://doi.org/10.11565/arsmed.v45i2.1657

Reynolds, P. (2013). War in Worcester: Youth and the Apartheid State. Fordham University Press.
Sehdev, M. (2020). e Time of Crochet: Interruption, Plasticity, and the Domestic in Delhi. Feminist Anthropology,

1(2), 136-148.
Stevenson, L. (2014). Life Beside Itself: Imagining Care in the Canadian Arctic. University of California Press.
Stevenson, L. (2020). Looking Away. Cultural Anthropology, 35(1), 6-13.
Taussig, M. (1987). Shamanism, Colonialism, and the Wild Man: A Study in Terror and Healing. University of Chicago

Press.
Taussig, M. (2011). I Swear I Saw is: Drawings in Fieldwork Notebooks, Namely My Own. University of Chicago

Press.
Tejada, J., Arriaza, A., Sinclaire, D. y Vargas, A. (2024). Armas menos letales: trauma ocular como trauma psicosocial

en Chile. Desafíos desde una perspectiva de derechos humanos y reparación integral. Torture, 34(1), 71-88. htt
ps://doi.org/10.7146/torture.v34i1.146779

omas, D. (2019). Political Life in the Wake of the Plantation: Sovereignty, Witnessing, Repair. Duke University Press.
Tipismana, B. (2023). Peru’s Media Faces a Crisis Within a Crisis. North American Congress on Latin America

(NACLA). https://nacla.org/perus-media-faces-crisis-within-crisis
Varas Reyes, J., Grandón Valenzuela, D., Rojas Alcayaga, G., Ríos Erazo, M. y Herrera Ronda, A. (2020). Experiencia

cotidiana de personas con trauma ocular y maxilo facial producto de violencia por agentes del Estado en el
contexto del estallido social chileno: aproximaciones desde una perspectiva de derechos humanos. Cadernos
Brasileiros de Terapia Ocupacional, 32, 1-23. https://doi.org/10.1590/2526-8910.ctoAO275035673

Vasilache, A. (2023). Sovereignty, Discipline, Governmentality, and Pastorate: e Ménage à Quatre of Contemporary
Authoritarian and Right-Wing Populist Power. Alternatives: Global, Local, Political, 48(4), 242-267. https://d
oi.org/10.1177/03043754231199785

Wittgenstein, L. (1995). Aforismos: Cultura y Valor (E. C. Frost, trad.). Editorial Espasa-Calpe S. A.

Notas

* Artículo de investigación

1 Conversación del 31 de marzo de 2022.

2 Como preparación para nuestra participación en la conferencia “e Virtual Otherwise”, grabamos tres conversaciones: el 31
de marzo (1:21:15), el 7 de abril (32:45) y el 12 de abril (1:07:14). Más adelante, con la intención de crear un archivo compartido de
nuestras ideas que pudiera ser útil para ambos, grabamos dos conversaciones más, el 7 de julio de 2022 (1:32:29) y el 6 de noviembre
de 2024 (1:50:59).

3 La versión más reciente de este video puede encontrarse en el siguiente enlace: https://drive.google.com/file/d/14L2HtOH
86BBbr4is4RdzIKL5JC3bdFWy/view?usp=sharing. Por su parte, la grabación de nuestro panel en la conferencia está disponible
aquí: https://web.sas.upenn.edu/virtualotherwise/day-three/.

4 Recomendamos leer los subtítulos de cada gura para mayor contexto.

5  Conversación del 31 de marzo de 2022.

6 Conversación del 31 de marzo de 2022.

7 Conversación del 31 de marzo de 2022.

8 Conversación del 6 de julio de 2022.

9 Conversación del 6 de julio de 2022.

https://doi.org/10.11565/arsmed.v45i2.1657
https://doi.org/10.7146/torture.v34i1.146779
https://doi.org/10.7146/torture.v34i1.146779
https://nacla.org/perus-media-faces-crisis-within-crisis
https://doi.org/10.1590/2526-8910.ctoAO275035673
https://doi.org/10.1177/03043754231199785
https://doi.org/10.1177/03043754231199785
https://drive.google.com/file/d/14L2HtOH86BBbr4is4RdzIKL5JC3bdFWy/view?usp=sharing
https://drive.google.com/file/d/14L2HtOH86BBbr4is4RdzIKL5JC3bdFWy/view?usp=sharing
https://web.sas.upenn.edu/virtualotherwise/day-three/


Alonso Gamarra, et al. Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que Escuchan  *

10 Conversación del 6 de noviembre de 2024.

11 Nota en el cuaderno de Alonso del 5 de enero de 2025.

12 Conversación del 7 de abril de 2022.

13 Conversación del 31 de marzo de 2022.

14 Conversación del 12 de abril de 2022.

15 Conversación del 12 de abril de 2022.

16 Conversación del 31 de marzo de 2022.

17 Conversación del 12 de abril de 2022.

18  Conversación del 15 de mayo de 2025 (no grabada).

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

Cómo citar: Gamarra, A. y Huaroto, M. A. R. (2025). Destellos de “Mi Ojo Izquierdo” y Dibujos que
Escuchan. Universitas Humanística, 94. https://doi.org/10.11144/Javeriana.uh94.dmoi

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.11144/Javeriana.uh94.dmoi



