**El pensamiento antropológico sobre el estado moderno y las etnografías sobre sus prácticas cotidianas[[1]](#footnote-1)**

Juan Felipe García Arboleda[[2]](#footnote-2)

Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia[[3]](#footnote-3)

jgarciaa@javeriana.edu.co

Recibido: 21 de julio 2015

Aceptado:

**Resumen**

Este artículo  es un mapa de un camino que inicia en los paradigmas del pensamiento antropológico sobre el estado y se dirige hacia el lugar en que éste se convierte en un objeto directo de observación etnográfica. Es un artículo de revisión que invita a recorrer unos lugares específicos: primero, argumento que la consolidación de la antropología política produjo un efecto epistemológico que denomino: la desontologización del poder. Segundo, presento tres ejemplos de diversificación de los objetos de observación etnográfica que prepararon el camino para la desontologización del estado moderno. Finalmente, invito a pensar que las etnografías sobre las prácticas cotidianas del estado configuran en ese camino tres problemas centrales para los estudios sobre el estado: la observación de sus mitos y sus ritos, la cuestión del fundamento de su soberanía, y la crítica de la noción de sus márgenes.

 **Palabras clave:** antropología política, etnografías sobre el estado, soberanía estatal, mitos/ritos

# La consolidación de la antropología política como subcampo de la disciplina y su paradójica relación con el estado moderno

En 1940 fue publicado el texto editado por Meyer Fortes y E.E Evans-Pritchard titulado *“African Political Systems”*. En este libro se juntaron los trabajos etnográficos de una generación de antropólogos que derivaban su conocimiento de dos experiencias particulares. Por un lado, la tradición teórica del estructuralismo-funcionalismo, que en aras de analizar el sistema político de las sociedades primitivas delimitaba el objeto de estudio a las instituciones, normas, valores e ideales que de manera reiterada son obedecidas por los miembros de estas sociedades. Por otro lado, la experiencia inglesa de colonización de África, que implicó que las investigaciones se realizaran en territorios africanos colonizados por Inglaterra, en un contexto en el que el gobierno colonial tenía un particular interés por conocer las formas políticas de los nativos para profundizar sus estrategias de gobierno (Lewellen, 2003, pág. 7).

Estas experiencias que enmarcan los trabajos contenidos en el libro de Fortes & Evans-Pritchard, ayudan a comprender las tipologías centrales que dichos estudios comparten como punto de partida de sus análisis: las poblaciones en las que desarrollan su etnografía se clasifican en aquellas que tienen un *estado primitivo* y aquellas *sociedades sin estado*; las primeras son las que han centralizado sus autoridades políticas y judiciales, y las últimas, las que aún no han consolidado dicha centralización (Lewellen, 2003, pág. 7) (Kurtz, 2001, págs. 73-74).

Estas tipologías están activas en el trabajo de Evans-Pritchard sobre los Nuer, una población de 200.000 personas en el nororiente de África, y que, de acuerdo al antropólogo inglés, podían lograr el equilibrio social a pesar de no tener un gobierno centralizado. Afirma Evans-Pritchard:

The lack of governmental organs among the Nuer, (…) and generally, of organized political life is remarkable. Their state is an acephalous kinship state and it is only by a study of the kinship system that it can be well understood how order is maintained and social relations over wider areas are established and kept up. The ordered anarchy in which they live accords well their character, for it is impossible to live among Nuer and conceive of rulers ruling over them (Evans-Pritchard, 2002, pág. 38).

En el pasaje citado se puede apreciar que Evans-Pritchard reconoce que existen nociones nativas de autoridad y justicia -por más exóticas que ellas aparezcan a los ojos del colonizador-. Asimismo, subraya las tensiones que existen entre éstas nociones y las europeas, anticipando las dificultades del sometimiento de estas poblaciones al gobierno colonial (Gledhill, 2000, pág. 4). Aquí, el trabajo de la antropología política consiste en evidenciar que, a pesar de la diferencia cultural, los nativos tienen sistemas políticos particulares que cumplen la misma función que la de los sistemas políticos occidentales.

Incluso, en un contexto de validación positivista del conocimiento, el método etnográfico es postulado cómo una herramienta más adecuada para la investigación del poder, pues permite un acceso empírico a los datos que arroja la realidad. En una audaz afirmación, Radcliffe-Brown establece en el prólogo de *African Political Systems:*

“There is no such thing as the power of the state; there are only, in reality, powers of individuals –kings, prime ministers, magistrates, policemen, party bosses and voters” (Radcliffe-Brown 1940, xxiii citado en Kurtz 2001, págs.175-176).

La invitación de la antropología política a la reflexión metodológica sobre el análisis del poder derivó en una revisión del paradigma estructuralista-funcionalista. En 1954, Edmund Leach presentó su trabajo *“Political Systems of Higland Burma”* y en 1957 Victor Turner publicó *“Schism and Continuity in an African Society”*. Aunque el tipo de relaciones sociales descritas en estos análisis difieren el uno del otro -el primero se enfocaba en la relación entre las poblaciones étnicas y el estado nacional, y el segundo en las relaciones entre unos cuantos individuos en un pequeña aldea- ambos coinciden en dejar atrás la idea según la cual el objeto de estudio de un sistema político son las formas de obediencia que aparecen en la cotidianidad de la observación, las cuales, de acuerdo al paradigma vigente, preservan el orden y el equilibrio social. Para ellos, las etnografías deben dar cuenta, más bien, de las tensiones y conflictos que surgen en los procesos sociales, en un contexto en que la obediencia al poder se encuentra en permanente disputa (Lewellen, 2003, págs. 84-85).

Una década después, en 1964, Marc J. Swartz, Victor Turner y Arthur Tuden propusieron que la conferencia anual de la Asociación Americana de Antropología se dedicara a realizar una revisión sobre las aproximaciones teóricas en el campo de la antropología política. En 1966 editaron un libro que recopilaba los trabajos de los participantes en la conferencia. Allí, los antropólogos señalaron:

Many of the papers we received centered their discussions on dynamic phenomena and processes. They considered both repetitive and radical political change, the processes of decision-making and conflict resolution, and the agitation and settlement of political issues in a variety of cultural contexts. The papers were pervaded by a “becoming” rather than a “being” vocabulary: they were full of such terms as “conflict”, “faction”, “struggle”, “conflict resolution”, “arena”, “development”, “process” and so forth (Swartz, Turner, & Tuden, 2002, pág. 102).

Para Swartz, Turner & Tuden, si bien la antropología tomaba prestado este vocabulario de la filosofía de Hegel (dialéctica), Marx (contradicción - lucha) y Simmel (conflicto), fue el trabajo de Max Gluckman –y su desarrollo en la llamada Escuela de Manchester- el que dio claridad al uso de estas categorías en los trabajos etnográficos. Es por ello que citan directamente las palabras de Gluckman:

If we view these relations though a longish period of time, we see how various parties and supporters operate and manipulate mystical beliefs of various kinds to serve their interests. The beliefs are seen in dynamic process within day-to-day social life, and the creation and burgeoning of new groups and relationships (Gluckman 1965, pág. 235. Citado en Swartz, Turner and Tuden 2002, pág. 103).

Lo que está en juego en esta revisión del paradigma estructuralista-funcionalista es una variación en la comprensión del fenómeno político. Éste pasa a ser entendido como un proceso que acontece en el día a día de la vida social, y por ello mismo, precisa ser explicado como una interrelación de múltiples actores durante un período de tiempo determinado en el que lo que se constata, no es la estructura de los límites del poder, sino la disputa por dichos límites. En efecto, al analizar la cotidianidad de la administración del poder lo que se observa es que las personas que están involucradas en los procesos políticos –incluso aquellos que se encuentran bajo estructuras de dominación- se autoperciben en un rol protagónico, pues consideran que participan con sus acciones estratégicas en la redefinición de los límites del poder. (Lewellen, 2003, pág. 85).

Esta variación del paradigma estructural-funcionalista produce un efecto epistemológico al que denomino *desontologización del poder*: *la sospecha radical sobre la constatación de una forma universal, regular y constante de limitar y estabilizar el poder*. A través de esta nueva interpretación de las etnografías del ejercicio del poder en África, la antropología política demostraba la particularidad, la inestabilidad, y la tensión de la estructuración del poder en tiempo real. De cierta manera, se realizaba una crítica a la ontología del poder pregonada por el liberalismo desde finales del siglo XVIII, que afirmaba, precisamente, la necesidad de universalizar las formas de limitar el poder diseñadas por los europeos.

Veena Das y Deborah Poole señalan que el trabajo de la antropología política referida hasta aquí, en todo caso, comprendía el mundo de lo primitivo como un lugar nostálgico para el hallazgo del estado, incluso cuando éste no se encontraba en las sociedades que analizaban[[4]](#footnote-4). Dicha comprensión, sostienen las antropólogas citadas, proviene del uso de la forma-estado como un *operador cultural universal* (Das & Poole, 2004, pág. 5). Usar la forma-estado como *operador cultural universal* solo es posible si sobre dicha forma-estado ha recaído una operación de *ontologización*, esto es, una operación que sostiene, de manera simultánea, que la forma-estado es una *norma* –un postulado particular de orden- y *lo normal* -la forma universal de orden- como lo argumentó Jeremy Bentham para justificar el gobierno de las colonias inglesas (Chatterjee, 2011, págs. 4-5)

Ahora bien, esta crítica a la ontología del poder del liberalismo, se limitó a los campos típicos de observación de la disciplina antropológica: los espacios coloniales, bloqueando la posibilidad de emprender el proyecto de *desontologización del estado* en las sociedades europeas, que intentaré describir más adelante. Para John Gledhill, profesor de antropología social en la Universidad de Manchester, el subcampo de la antropología política fue incapaz de confrontar directamente un mundo estructurado por la expansión del colonialismo occidental y hacer la crítica a su herramienta más poderosa: el estado moderno (Gledhill, 2000, pág. 3).

Esta incapacidad, argumenta Gledhill, se puede explicar por dos razones. Por un lado, una huella de etnocentrismo, la cual se manifiesta en el uso acrítico del concepto de estado de Max Weber, de acuerdo al cual, el monopolio de la fuerza que realiza una autoridad centralizada es un proceso “más racional” que otras formas de administración del poder, lo que explicaría su poder de universalización[[5]](#footnote-5). Por otro lado, esta racionalización del estado como forma general de administración del poder de las sociedades de las que provenían los antropólogos, dificultaba la posibilidad de estudiarlo como un fenómeno particular, valga decir, cultural -características que sólo lograban ver en las comunidades exóticas, los sujetos específicos de estudio en la antropología como disciplina- (Gledhill, 2000, págs. 10-15).

De allí la paradójica relación entre la antropología política y el estado moderno: abandona a éste último como objeto directo de estudio, pero a la vez, lo postula como límite constitutivo de dicho objeto. Este límite constitutivo se presenta en un doble sentido. En primer lugar, el poder que pretende estudiar la antropología política es aquel que acontece en el margen del estado moderno, aquel que se identifica visiblemente como “otro”. En segundo lugar, la mirada con la que va a observar, tipificar y clasificar a ese “otro” buscará la “presencia de estado”, o su “ausencia”, o su “relación con”; como se dijo arriba, el estado funciona como operador cultural universal o término general/normal de comparación.

**El giro de la antropología política (la desontologización del poder) y la diversificación de sus objetos de estudio**

En 1968 Kathleen Gough publicó un artículo titulado *“New Proposals for Anthropologists”*. El texto planteaba la situación global de posguerra con cierta preocupación: existen más de 2.300 millones de personas en los países “subdesarrollados”, entre los cuales 773 millones (un tercio), a través de procesos revolucionarios, pasaron de gobiernos controlados por el imperialismo occidental a gobiernos bajo el régimen de nuevos estados socialistas como China, Mongolia, Korea del Norte, Vietnam del Norte y Cuba. De acuerdo a Gough, el escenario de la guerra fría había creado un contexto revolucionario en contra, principalmente, de los Estados Unidos, cuyo gobierno respondió, a su vez, con violentas estrategias contra- revolucionarias. Para la antropóloga británica, quien preparó el artículo dentro de una audiencia norteamericana, era imposible, en dicho contexto, evadir la pregunta ¿qué hace un antropólogo que es dependiente de un gobierno contrarevolucionario en un mundo crecientemente revolucionario? (Gough, 2002, pág. 113)

Pero no se trataba solo del problema de la revolución y la contrarrevolución descrito por Gough. Los hallazgos sobre la inestabilidad de las formas políticas en los espacios coloniales paulatinamente derivó en la exploración de nuevos campos de observación, sobretodo aquellos en los que aparecían ***formas intolerables de dominación después de la segunda guerra mundial en las sociedades que se autodenominan modernas*** (Gledhill, 2000, pág. 21). Sin pretensión alguna de exhaustividad, a continuación, expongo tres caminos emprendidos por la antropólogos que tienen como punto de partida la desontologización del poder y que, al dirigir su mirada a nuevos campos de observación de la antropología política, prepararon la ruta de la *desontologización del estado*; estos nuevos campo de observación son: los procesos de descolonización del siglo XX, los efectos del poder en las sociedades modernas “más allá” del estado, y la emergencia de un “orden global”.

***Los procesos de descolonización del siglo XX***

En 1973, el antropólogo árabe, Talal Asad lanzó una compilación de estudios titulado *“Anthropology and the colonial encounter”*. En esta, Asad argüía que la antropología estaba arraigada en el encuentro colonial, el cual no sólo había profundizado unas condiciones de asimetría política –funcional a la emergencia de la antropología como disciplina-, sino que, además, había borrado el tiempo en que oriente fue más poderoso que occidente –velación en la que de manera cómplice participó la antropología- (Vincent, 2002, págs. 129-130).

En un ensayo posterior, Asad vuelve sobre el papel de la disciplina antropológica en el encuentro colonial afirmando que si bien la antropología no fue tan importante para el proyecto colonial –el cual tenía una dinámica autónoma -, el proyecto colonial fue fundamental para la antropología, la cual no contaba con dicha autonomía. Por un lado, la asimetría que producía el gobierno colonial era la condición de posibilidad para proveer poblaciones y territorios para “ser observados”. Por otro lado, eran los conceptos político-jurídicos que legitimaban la colonización en el ordenamiento legal internacional, los que condicionaban la producción teórica de la antropología: nociones como estado-nación-derecho (modernos) eran opuestos a tribu-pueblo-religión (primitivos), lo que en el marco jurídico de la época justificaba la colonización (Asad, 2002, pág. 134)[[6]](#footnote-6).

Según Asad, es esta oposición entre moderno/primitivo -fundamental en la epistemología antropológica de la primera mitad del siglo veinte- lo que hace de la secularidad moderna una religión intolerante (una *ontologización* en el sentido empleado arriba), desde la cual se censuran los procesos políticos religiosos de liberación árabe y descolonización durante el siglo XX (Asad, 2002, pág. 136). En ese contexto, Asad aboga por una antropología crítica del poder imperial occidental que se preocupe por la alteración y emergencia de nuevos sujetos, nuevos lenguajes, nuevos poderes, nuevos grupos sociales, nuevos deseos, nuevos miedos y nuevas subjetividades derivadas el encuentro colonial (Asad, 2002, pág. 139).

En 1984 otro trabajo abordó, desde una perspectiva crítica, el encuentro colonial que seguía vivo en la primera mitad del siglo XX de manera simultánea con los procesos de descolonización. En este trabajo, Michael Taussig, afirmaba:

 (…) Sean cuales fueran las conclusiones a que lleguemos acerca de cómo esa hegemonía se implantó tan rápidamente, seríamos insensatos si pasáramos por alto el papel del terror, el que además de ser un estado fisiológico lo es también social, y cuyos rasgos especiales le permiten servir como el mediador por excelencia de la hegemonía colonial: el espacio de muerte donde el indio, el africano y el blanco dieron a luz un Nuevo Mundo (Taussig, 2002, págs. 26-27).

En su etnografía experimental realizada en el valle del Sibundoy colombiano, en la que intenta dar cuenta de la relación entre indígenas y colonos en el proceso de extracción de caucho, Taussig afirma que la condición de posibilidad o mediador necesario para que el estado colonial se convierta en, lo que denominan Das & Poole, un *operador cultural universal*, no es otra cosa que la construcción de una cultura del terror.

En un trabajo posterior, Taussig no restringe el análisis a la realidad que construye el estado colonial, sino que lo extiende a la realidad que construye, de manera general, el estado moderno. En efecto, Taussig dirige su mirada a las prácticas mediantes las cuales acciones violentas ejercidas por el estado son consideradas como legítimas, es decir, son investidas de racionalidad; a ese tipo de prácticas de “racionalización de la violencia”, lo va a llamar *“fetichismo de estado”*: es precisamente la acción conjunta y permanente de razón y violencia en el estado la que crea, en un mundo secular y moderno, la grandeza de la E mayúscula a la hora de referirnos a nuestro Estado –piénsese, en ese mismo sentido, cómo escribimos los dioses de otros con d y el nuestro con D-. Al igual que todo fetichismo activo, podemos ver claramente los fetiches de otros, pero difícilmente los nuestros. En efecto, fácilmente podemos identificar la acción conjunta de la razón y la violencia en la formación de los antiguos estados de China, Egipto, Perú o incluso del absolutismo europeo, pero no la vemos en la racionalidad legal sobre la cual se fundan y operan nuestros Estados en el presente cotidiano. (Taussig, 1992).

***Los efectos intolerables del poder en las sociedades modernas “más allá” del estado***

En 1976, el pensador francés, Michel Foucault publicó un influyente trabajo para el analisis del poder titulado *“Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber”*. Aunque la investigación de Foucault prescinde del método etnográfico, su teoría ha sido recogida por antropólogos que la han aplicado a sus etnografías[[7]](#footnote-7). Para Foucault, es fundamental realizar una crítica a la *“hipótesis represiva”* del poder en las sociedades modernas. Esta hipótesis implica considerar que 1) el poder está centralizado en un soberano, 2) cuya función es prohibir la existencia de determinada realidad, de tal suerte que, 3) el ejercicio de la soberanía consiste en la eliminación de la realidad prohibida, y por consiguiente, 4) la forma de transformación social consiste en la revolución, eliminando al soberano central, o en la resistencia, desobedeciendo las normas que prescribe el soberano y practicando la realidad que este prohibe (Foucault, 1996, pág. 17).

Si bien esta hipótesis es una forma adecuada para comprender el funcionamiento del poder en la época clásica, argumenta Foucault, no lo es para el análisis del poder en las sociedades modernas, pues si la época clásica se caracteriza por la propagación de disciplinas para homogeneizar la nación en torno al soberano (poder disciplinario), la modernidad se caracteriza por la emergencia de técnicas para administrar la vida (biopoder):

Desarrollo rápido durante la edad clásica de diversas disciplinas —escuelas, colegios, cuarteles, talleres; aparición también, en el campo de las prácticas políticas y las observaciones económicas, de los problemas de natalidad, longevidad, salud pública, vivienda, migración; explosión, pues, de técnicas diversas y numerosas para obtener la sujeción de los cuerpos y el control de las poblaciones. Se inicia así la era de un "bio-poder". Las dos direcciones en las cuales se desarrolla todavía aparecían netamente separadas en el siglo XVIII. En la vertiente de la disciplina figuraban instituciones como el ejército y la escuela; reflexiones sobre la táctica, el aprendizaje, la educación, el orden de las sociedades; (…). En la vertiente de las regulaciones de población, figura la demografía, la estimación de la relación entre recursos y habitantes, los cuadros de las riquezas y su circulación, de las vidas y su probable duración: (Foucault, 1996, págs. 169-170).

Se trata, entonces, para el pensador francés de abandonar la hipótesis represiva por un análisis de los discursos/dispositivos de poder que construyen un régimen para los cuerpos, un régimen para el control de la vida. Por discursos/dispositivos de poder Foucault entiende un conjunto de enunciados con pretensión de verdad que se erigen a partir de unas prácticas e instituciones que tienen como fin gobernar, domesticar y vigilar formas de vida problemáticas para el poder, bajo su encuadramiento en categoría de anormalidad. Establece Foucault:

Mi propósito es demostrar (…) cómo, de hecho, las condiciones políticas y económicas de existencia no son un velo o un obstáculo para el sujeto de conocimiento sino aquello a través de lo cual se forman los sujetos de conocimiento y, en consecuencia, las relaciones de verdad. Sólo puede haber ciertos tipos de sujetos de conocimiento, órdenes de verdad, dominios de saber, a partir de condiciones políticas, que son como el suelo en que se forman el sujeto, los dominios de saber y las relaciones con la verdad (Foucault, 1992).

En síntesis, el análisis de los discursos/dispositivos de poder[[8]](#footnote-8) (lleva a establecer que 1) el poder no está centralizado en un soberano, está difuminado en todos los lugares en donde se reproducen los dispositivos 2) su función no es prohibir la existencia de determinada realidad, sino más bien producirla, definirla, vigilarla, controlarla 3) y es en esta capacidad de producción discursiva en donde reside el ejercicio de la soberanía, y por consiguiente, 4) la forma de transformación social consiste en la identificación y desmonte de dichos dispositivos:

No pretendo en absoluto negar la importancia del aparato de estado, pero me parece (…) , para que no encalle el proceso revolucionario, una de las primeras cosas que deben comprenderse es que el poder no está localizado en el aparato de estado, y que nada cambiará en la sociedad si no se transforman los mecanismos de poder que funcionan fuera de los aparatos de estado, por debajo de ellos, a su lado, de una manera mucho más minuciosa, cotidiana. Si se consiguen modificar estas relaciones o hacer intolerables los efectos de poder que en ellas se propagan, se dificultará enormemente el funcionamiento de los aparatos de estado (Foucault, 1992, págs. 107-108).

***El orden global***

Otro objeto de observación emergente para la antropología política fue la emergencia del ordenamiento global, que parecía haberse diseñado después de la segunda guerra mundial con la consolidación de las Organización de las Naciones Unidas. Sin embargo, el sociólogo norteamericano, Inmanuel Wallerstein en 1975 arguyó que dicho ordenamiento fue el efecto de la construcción de un *sistema-mundo* en un período de larga duración, concomitante con la emergencia del capitalismo, caracterizado por la división de trabajo entre estados centrales encargados de la producción de manufacturas y estados periféricos encargados del suministro de materias primas. En ese sentido un sistema-mundo: “Is a social system, one that has boundaries, structures, member groups, rules of legitimization and coherence. Its life is made up of the conflicting forces which hold it together by tension, and tear it apart as each group seeks eternally to remold it to its advantage” (Wallerstein 1975, pág. 84 citado en Nash 2002, pág. 206). Para Wallerstein, uno de los principales elementos que estructura las relaciones en dicho sistema-mundo consiste en la relación de asimetría que existe entre el centro y la periferia (Gledhill, 2000, pág. 5).

La puesta a prueba del análisis del sistema-mundo por la etnografía implicó un nutrido cuestionamiento. En el pionero trabajo de la antropóloga norteamericana June Nash se subrayan al menos dos críticas. La primera, radica en la pasividad de la periferia que el modelo de Wallerstein parece presentar. En efecto, los resultados que arrojan las etnografías que se realizan en lo que Wallerstein denomina “periferias” dan cuenta de prácticas que difícilmente podrían considerarse como periféricas y de aceptación pasiva de las reglas que establecen los centros. La segunda consiste en una acusación de etnocentrismo, pues la teoría del sistema-mundo usa descripciones de los modos sociales de producción de una manera totalizante, sin tener en cuenta, de nuevo, el material etnográfico y las diversas conclusiones derivadas de la antropología económica. Para Nash, el uso de herramientas etnografícas como la aproximación a los casos de estudio, la distinción emic-etic y la comparación transcultural pueden ayudar a comprender de manera más adecuada la relación de las poblaciones que comienzan a derivar su subsistencia de la integración al mercado capitalista (Nash, 2002, pág. 246).

Precisamente, el estudio publicado en 1993 por Ana Tsing trata de recoger dichas críticas, y mediante una aproximación etnográfica a la situación de los cultivadores itinerantes en la isla de Borneo (Indonesia), describe la forma en que estos pobladores trabajan por definir y redefinir su situación en la periferia del poder del estado. Tsing identifica que la situación periférica es un efecto de la construcción política y cultural de una marginalidad, moldeada a partir de las normas que produce el estado, la formación regional y étnica de identidades y la diferencia de género que reproducen las instituciones (Tsing, 2002, pág. 325).

Hasta aquí el argumento no pareciera entrar en discusión directa con el trabajo de Wallerstein, sin embargo, Tsing afirma que su trabajo etnográfico puede realizar aportes relevantes a una tensión intelectual que ha dividido a los académicos que analizan el problema del margen y la periferia: se trata de una tensión en torno a las implicaciones políticas de las nociones de diferencia cultural. Una línea de académicos, entre ellos Edward Said, consideran que la idea de diferencia cultural –y el concomitante postulado ético-jurídico de protección de dicha diferencia- profundiza la asimetría construida por el sistema-mundo. Otros académicos consideran, que la protección de la diferencia cultural le permite a grupos, discriminados históricamente, revertir las asimetrías que hacen posible dicha discriminación (Tsing, 2002, págs. 327-328). Desde la perspectiva de Tsing es fundamental entender que las personas que viven en espacios centrales pero construidos, percibidos y gobernados por otros como márgenes, resignifican esas construcciones de tal forma que son éstas resignificaciones las que hacen posible su consolidación como sujetos (Tsing, 2002, pág. 334).

En un trabajo posterior, Tsing argumenta que los universales que promueve el estado en su proceso de globalización no se llenan por sí solos de manera abstracta; se llenan de manera concreta en los encuentros entre el estado y personas de carne y hueso, lo que justifica el uso de la etnografía como método privilegiado para documentar dichos encuentros. El resultado de las etnografías que representan esos encuentros, demuestran que los efectos del encuentro global – local son impredecibles, pues en la cotidianidad el particular puede afectar profundamente el universal. Ello en el entendido que las culturas son continuamente co-producidas en interacciones que Tsing denomina fricciones (Tsing, 2005, pág.4).

De manera cercana a los hallazgos de Tsing, Arturo Escobar y Florencia Mallon, en Latinoamérica, consideran que los grupos sociales pueden usar los discursos (en el sentido usado por Foucault) liberales para mejorar su posición en los sistemas políticos. En efecto, en su etnografía de las comunidades negras del pacífico colombiano, Escobar subraya la capacidad que tienen éstas de construir, en un contexto de hegemonía de los discursos del desarrollo, alternativas a éstos que los alteran profundamente (Escobar 1995 citado en Gledhill 2000, pág. 226). Por su parte, Mallon, en su análisis de la construcción de la nación mexicana y peruana, considera que en estos casos se presentó un genuino proyecto nacional y popular basado en la etnizacion "indianidad" que fue profundamente eficaz para contrarrestar el racismo heredado de la colonia (Mallon 1995 citado en Gledhill 2000, pág. 201).

Finalmente, en desarrollo de la línea argumentativa según la cual la periferia del sistema-mundo es profundamente activa y dinámica, Aihwa Ong, presenta su etnografía sobre los hombres de negocios chinos en el contexto de un fuerte estado nacional que se inserta en las lógicas del capitalismo global. El resultado que arroja dicha etnografía es que dichos hombres de negocios se mueven estratégicamente entre un cosmopolitanismo y un sistema de valores en el que se asienta la pertenencia a lo local; a esta actividad pendular de los sujetos Ong la denomina *ciudadanía flexible*. Advierte Ong:

Although contemporary Chinese merchants, bankers, and managers have burst through closed burders and freed up spaces for economic activities, they also revivid premodern forms of child, gender, and class opresión, as well as strengthened authoritarina regimes in Asia. A different kind of cosmopolitical right is at play. (..) the image of the burder-running Chinese executive with no state loyalty has become an important figure in the era of pacific Rim Capital (Ong, 2002, pág. 353).

**La condición de posibilidad de la *desontologización del estado* y** **el surgimiento de las etnografías sobre sus prácticas cotidianas**

Pese avanzar por los caminos de la desontologización del poder y estudiar las relaciones de los sujetos con ciertas prácticas del estado, los trabajos en antropología política continuaban a finales del siglo XX con la tendencia de desarrollar etnografías a partir de la exterioridad del estado moderno: o bien, en su margen colonial, o bien en el margen de la expansión del orden global, o bien en su “más allá”, los dispositivos del poder. Sin embargo, en los años ochenta aparecería un fenómeno migratorio desde los “márgenes” del mundo, hacia las potencias “centrales” de Europa y Norteamérica. La respuesta de los estados “centrales” se caracterizó por el énfasis en discursos nacionalistas para frenar las migraciones y excluir a los migrantes de los derechos de ciudadanía.

Este es el contexto de la aparición de la *sociología histórica[[9]](#footnote-9)* que va a erigir al estado como su objeto central de estudio- rompiendo con la tradición en ciencias sociales de considerar al estado como un objeto no empírico, como un objeto meramente ideológico[[10]](#footnote-10). En efecto, la *sociología histórica* considera fundamental aproximarse al estado como un *proceso histórico* caracterizado, precisamente, por la puesta en marcha de unas operaciones materiales que tienen como fin convertir los intereses particulares de un grupo social en intereses de carácter general, de tal suerte que, con el transcurso del tiempo y no sin fuertes disputas, se logra una parcial homogeneización de los intereses de la población (nación): a la efectividad de convertir los intereses particulares en intereses generales, Timothy Mitchel lo denomina “*el efecto estado*” (Mitchell, 2006, págs. 184-185).

A partir de este mapa de producción de conocimiento planteado hasta aquí, quisiera sugerir que considerar al estado como una forma de gobierno en proceso de formación, es decir, no estabilizada, o parcialmente estabilizada, es la condición de posibilidad central para la apertura de un nuevo paradigma epistemológico al cual llamaría la *desonotologización del estado,* apertura que derivó en el surgimiento de trabajos etnográficos cuya mirada se dirige, precisamente, a las prácticas cotidianas del estado mediante las cuales pretende su estabilización[[11]](#footnote-11). Para finalizar este mapa de revisión quisiera, a continuación, caracterizar tres lugares o problemas comunes en los que parecieran profundizar los estudios sobre el estado que usan la etnografía como método para el conocimiento de sus prácticas cotidianas: la observación de los mitos y los ritos del estado, la cuestión del fundamento de la soberanía, y la crítica de la noción de margen del estado.

***La observación de los mitos y los ritos del estado***

En 1998 los antropólogos daneses Thomas Blom Hansen –profesor del departamento de antropología de la Universidad de Stanford- y Finn Stepputat –profesor del departamento de antropología de la Universidad de Copenhague, realizaron un seminario internacional que titularon *“States of imagination in the postcolonial World”*. A este seminario invitaron a diversos académicos que 1) venían desarrollando sus investigaciones sobre el papel del estado moderno en los conflictos armados, las migraciones y la cultura popular; y 2) usaban un marco epistemológico común que problematizaba la idea del estado como algo dado e inamovible, es decir, entendían al estado moderno como un proceso histórico de construcción (Hansen & Stepputat, 2001, pág. 1).

Los participantes en el seminario coinciden en que en sus trabajos de campo siempre se encuentran con una *imagen del estado* como la fuente de la soberanía a través de la cual se consolida el orden social que define un espacio para la nación y que se materializa en fronteras, infraestructura, monumentos y ciertas instituciones investidas de autoridad. A esta imagen la denominan *“el mito del estado"*. Lo interesante aquí, arguyen los antropólogos daneses, es que este *mito del estado* se constata en las experiencias cotidianas de las personas que tienen un cara a cara con el estado, incluso, cuando esta experiencia se presenta en una situación de violencia permanente, en una situación de desorden[[12]](#footnote-12). En ese sentido, una de las preguntas que atraviesa todos los trabajos de los participantes en el seminario consiste en determinar *¿por qué continua esta imagen de fuente de orden aun cuando el estado está involucrado en las experiencias de violencia?* Siguiendo a (Abrams, 1977) y a (Mitchell, 2006), los participantes del seminario consideran que ello se explica por la ahistoricidad con que se presenta el estado, por el *“efecto estado”* que producen sus prácticas, lo que van a denominar *lenguajes de estatalidad* (Hansen & Stepputat, 2001, pág. 5).

Los participantes coinciden que, metodológicamente, esta ahistoricidad se combate con el uso de la historia y la etnografía para comprender los lenguajes de estatalidad. Se trata, entonces, de estudiar 1) cómo el estado intenta hacerse real y tangible a través de *la producción* de símbolos, textos e iconografía y *la presentación* (*performance*) de lo producido a través de prácticas localizadas y cotidianas; y 2) cómo los destinatarios de esas presentaciones las comprenden y construyen significados en la cotidianidad del encuentro entre el estado y la sociedad. Sin ser exhaustivos, Hansen & Stepputat, proponen que la mirada de observación se dirija hacia ciertas prácticas (de monopolización de la violencia -realizadas por la fuerza militar y la policía-, de recolección y control del conocimiento de la población –como los censos-, de producción de datos de desarrollo y administración de la economía nacional), que funcionan con una intensidad propia de *la estructura ritual*. Asimismo, la mirada debe dirigirse hacia ciertos símbolos que se inscirben en lso ritos y que están en relación con los mitos de fundación del estado (el discurso legal como el lenguaje propio del estado, rituales –como la construcción de edificios, monumentos, carreteras- y la reproducción en la educación de una historia, geografía y cultura común) (Hansen & Stepputat, 2001, pág. 7).

***El 11 de septiembre y el retorno de la cuestión del fundamento de la soberanía***

Dos años después de este seminario, Hansen & Stepputat realizan un nuevo seminario para darle continuidad al diálogo sobre el estado en el mundo postcolonial. A este seminario del año 2000, y a la publicación en 2005 del libro que recopila los trabajos de investigación, se integran académicos que han venido trabajando sistemáticamente con los problemas planteados en el primer seminario, entre los que se puede mencionar a Partha Chatterjee, Aihwa Ong, Yael Navaro-Yashin y Achille Mbembe. Este último, organizó en Johannesburgo en febrero de 2003 –en el ambiente político que siguió a los hechos acaecidos el 11 de septiembre de 2001 en la ciudad de Nueva York- un seminario titulado *“Death, Biopolitics and Sovereignity”*, fundamental para entender las preocupaciones emergentes de los etnógrafos de las prácticas cotidianas del estado (Hansen & Stepputat, 2005, pág. 1).

En el ámbito del derecho internacional y las relaciones internacionales -obviamente alterado por el ataque de Al-Qaeda al corazón de los Estados Unidos y por la respuesta de éstos mediante su *Guerra contra el terror*- se ha identificado como fuente de soberanía de un estado, el reconocimiento exterior que de ésta hacen los otros estados. Coinciden los trabajos compilados en 2005 por Hansen & Stepputat que este postulado no explica, en ningún caso, la fuente de soberanía del estado, más bien la supone, y trata a la soberanía como un efecto sin explicar su causa. En otras palabras, este postulado naturaliza/ontologiza al estado. Consideran, entonces, que el proyecto de las etnografías sobre las prácticas cotidianas del estado es fundamental para entender la fuente de la soberanía de un estado, la cual puede ser hallada en el ejercicio cotidiano de la violencia sobre espacios, cuerpos y poblaciones colocados en estados de excepción. Es esta capacidad “exclusiva” del estado la que, en último término, otro estado que tiene la misma capacidad, reconoce al declararlo como soberano (Hansen & Stepputat, 2005, pág. 2).

El uso indiscriminado del estado de excepción en la coyuntura post 11 de septiembre, problematiza la idea según la cual el estado de excepción es propio de los espacios de frontera/colonización, o de momentos límite al interior del estado de normalidad. Para abordar esta cuestión las etnografías van a ser leídas a través de teorías que se apartan de las nociones liberales de soberanía destinadas a sostener el mito del estado (soberanía nacional – soberanía popular) como forma “racional” de administración del poder en las sociedades modernas. Los antropólogos se van a familiarizar con el debate sobre el fundamento de la soberanía que se produjo en Alemania con ocasión del ascenso del nacionalsocialismo al poder, debate trenzado entre el abogado católico Carl Schmitt y el pensador judío Walter Benjamin.

Ambos coincidían en que la transición política de la modernidad caracterizada por la sustitución de un fundamento teológico de la soberanía por un fundamento secular era la raíz de una alteración profunda del ordenamiento social, propiamente hablando, era la raíz de una crisis social. Para Schmitt, es en la crisis que se puede distinguir al soberano (no por el cumplimiento de los procedimientos liberales en el marco de un estado de derecho preestablecido) sino más bien, por ser aquel que pueda, en términos reales de fuerza, decidir el estado de excepción (*ausnhame*); es decir, aquel que pueda en determinado tiempo y lugar fundar el ordenamiento y hacerlo valer en la sociedad (Schmitt, 2009)

Para Benjamin, esta noción sin fundamento democrático de la soberanía es la base del gobierno del “fascismo” y es una fórmula promotora de la violencia en la sociedad. Por ello, sin negar la permanente inestabilidad, ambigüedad e indefinición del fundamento de la soberanía en la sociedad moderna, (como quisieran los liberales) considera que, precisamente, por dicha ausencia de fundamento, la soberanía debe ser escrutada y criticada cotidianamente para identificar un “momento de peligro” en el que ésta es ejercida para desaparecer la humanidad de los sujetos (Benjamin, 2007-2015, pág. 308)

La introducción de la cuestión del fundamento de la soberanía, de la mano del debate Schmitt – Benjamin, y desarrollado por otros autores como Bataille, Foucault, Agamben, Zizek, entre otros, hizo que las etnografías sobre los estados poscoloniales pasaran ahora hacia los estados del “centro”, dejando de un lado el acento en la “diferencia colonial” y produciendo un interesante debate sobre la cuestión del significado del “margen” del estado[[13]](#footnote-13).

***La aproximación crítica a la noción de margen del estado***

De manera simultánea al seminario organizado por Mbembe en el 2003, las profesoras del departamento de antropología de Johns Hopkins University, Veena Das & Deborah Poole, realizaron un seminario en Santa Fe, New Mexico (School of American Research) en el cual se preguntaban por la forma en que el estado podía ser repensado como un objeto etnográfico. Después de revisar la aproximación de Hansen y Stepputat que acentúa las etnografías en el estado poscolonial (la diferencia colonial), Das & Poole invitan a tomarse en serio la crítica a la noción liberal de soberanía citada arriba, y en ese sentido, a crear una antropología del estado a partir de etnografías que describan las prácticas cotidianas en los márgenes que el estado mismo construye (Das & Poole, 2004, págs. 5-6). Para ello es necesario, el replanteamiento crítico de la noción de margen, lo que implica comprender la violencia del estado en contra de ciertos grupos sociales, no desde una perspectiva en que interpreta la violencia como lo excepcional del estado moderno, sino como su condición de posibilidad (Das & Poole, 2004, págs. 14-15).

Las etnografías de estado que recopilan Das & Poole permiten realizar una aproximación crítica a la noción de margen, al menos en dos sentidos. En primer lugar, se advierte que el estado construye márgenes en relación a tres ámbitos diferentes: en el ámbito *espacial*, en el que requiere constantemente diferenciar centros/periferia y construir fronteras visibles/ invisibles[[14]](#footnote-14); en el ámbito de la *legibilidad* en el que precisa distinguir los sujetos que pueden leer y contar, y pueden ser leídos y contados; y en el ámbito de las *formas de vida*, donde se pretende clasificar las conductas humanas en normales y patológicas (Das & Poole, 2004, págs. 8-9).

En segundo lugar, es preciso subrayar que los márgenes no son inertes: los espacios de excepción que se constituyen en los márgenes son espacios abiertos a la creatividad, a la discusión sobre alternativas de las formas económicas y políticas instituidas. Así, los márgenes pueden ser espacios propicios para lo profundización de asimetrías o para el establecimiento de nuevos equilibrios. (Das & Poole, 2004, pág. 19).[[15]](#footnote-15)

En síntesis, los hallazgos de las etnografías sobre las prácticas cotidianas del estado moderno nos dejan una imagen muy distinta de aquella que promueve la mitología liberal y que lo ubica como el garante universal de los derechos del ciudadano. Es en ese sentido, que producen una *“desontologización”*. A través de esta, dichas etnografías nos permiten hacer evidente el despliegue de múltiples mitologías y rituales, en nombre de esa forma de gobierno que llamamos “estatalidad”, y que tienen como fin estabilizar el fundamento del ejercicio de la soberanía, en un contexto en el que esta soberanía se encuentra siempre en disputa, por la ausencia misma de un único fundamento. La disputa por estabilizar el fundamento que nos muestran las etnografías de las prácticas cotidianas, hace de eso que llamamos “estado” un aparato que, de manera permanente, es usado para diseñar márgenes sobre poblaciones y territorios con el fin de ubicarlos en la centralidad o en la marginalidad de los planes de gobierno que se implementan desde dicho aparato.

# Referencias

Abrams, P. (1977). Notes on the Difficulty of Studying te State. *British Sociological Association. Annual Conference Paper.*

Abrams, P. (2006). Notes on the Difficulty of Studying the State. In A. Sharma, & A. Gupta, *The Anthropology of the State. A reader.* Oxford: Blackwell Publishing.

Alexandrowicz, C. H. (1971). The juridical expression of the sacred trust of civilization. *The American Journal of International Law 65 1*, 149-159.

Anderson, B. (1983). *Imagined Communities. Reflections on the Origins and Spread of Nationalism.* London: Verso.

Anderson, P. (1974). *Lineages of the Absolutist State.* New Left Books.

Asad, T. (2002). From the History of Colonial Anthropology to the Anthropology of Western Hegemony. In J. Vincent, *The Anthropology of Politics. A Reader in Etnography, Theory and Critique* (pp. 133-141). Oxford: Blackwell Publishing.

Benjamin, W. (2007-2015). Sobre el concepto de la historia. In W. Benjamin, *Obras* (Vol. II, p. 308). Madrid: Abada Editores.

Bourdieu, P. (1997). Espíritus de Estado. Génesis y Estructura del Campo Burocrático. In P. Bourdieu, *Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción.* (pp. 91-125). Barcelona: Editorial Anagrama.

Castillejo, A. (2009). *Archivos del dolor: ensayos sobre la violencia y el recuerdo colectivo en la Sudáfrica contemporánea.* Bogotá: Universidad de los Andes.

Castillejo, A. (2015). *La imaginación social del porvenir: reflexiones sobre Colombia y el prospecto de una Comisión de la Verdad.* Buenos Aires: Clacso.

Chatterjee, P. (1993). *The Nation and its Fragments.* Princeton, New Jersey: Princeton University Press.

Chatterjee, P. (2011). *Lineages of political society.* New York: Colombia University Press.

Clastres, P. (2001). *Investigaciones en Antropología Política.* Barcelona: Gedisa Editorial .

Corrigan, P., & Sayer, D. (1985). *The Great Arch: English State Formation as Cultural Revolution.* Oxford: Basil Blackwell.

Das, V., & Poole, D. (2004). *Anthropology in the Margins of the State.* Santa Fe: School of American Research Press.

Escobar, A. (1995). *Encountering Development: The Making and Unmaking of the Third World .* Princeton NJ: Princeton University Press.

Evans-Pritchard, E. (2002). Nuer Politics: Structure and System. In J. Vincent, *The anthropology of politics. A reader in ethnography, theory and critique.* Oxford: Blackwell Publishing.

Foucault, M. (1992). *La Verdad y las Formas Jurídicas .* Barcelona: Gedisa Editorial.

Foucault, M. (1992). *Microfísica del poder* (Tercera Edición ed.). Madrid: Las Ediciones de la Piqueta.

Foucault, M. (1996). *Historia de la Sexualidad I. La Voluntad de Saber* (Vigésimoquinta Edición ed.). México: Siglo Veintiuno Editores.

Gledhill, J. (2000). *Power and its Disguises. Anthropological Perspectives on Politics* (2ª Edición ed.). London: Pluto Press.

Gough, K. (2002). New Proposals for Anthropologists. In J. Vincent, *The Anthropology of politics. A reader in Ethnography, Theory and Critique* (pp. 110-119). Oxford: Blackwell Publishing.

Guglielmucci, A. (2013). *La consagración de la memoria: una etnografía acerca de la institucionalización del recuerso sobre los crímenes del terrorismo del Estado en la Argentina.* Buenos Aires: Antropofagia.

Gupta, A. (1995). Blurred Boundaries: The Discourse of Corruption, the Culture of Politics, and the Imagined State. *America Ethnologist 22(2)*, 375-402.

Hansen, T. B., y Stepputat, F. (2001). *States of imagination. Ethnographic Explorations of the Postcolonial State.* Durham: Duke University Press.

Hansen, T. B., y Stepputat, F. (2005). *Sovereign Bodies. Citizens, Migrants, and States in the Postcolonial World .* Princeton, New Jersey: Princeton University Press.

Inda, J. X. (2005). *Anthropologies of Modernity. Foucault, Governamentality and Life Politics.* Oxford: Blackwell Publishing.

Jaramillo, P. (2014). *Etnicidad y victimización: genealogías de la violencia y la indigenidad en el norte de Colombia.* Bogotá: Ediciones Uniandes.

Kurtz, D. V. (2001). *Political Anthropology. Paradigms and Power.* Boulder, Colorado: Westview Press.

Laban, A. (2011). Introdution: toward an anthropology of transitional justice. In A. Laban, *Transitional Justice: Global mechanisms and local realities after genocide and mass violence* (pp. 1-25). New Jersey: Rutgers University Press.

Lewellen, T. C. (2003). *Political Anthropology. An Introduction.* Westport: Praeger.

Lomnitz, C. (1992). *Exits from the Labyrinth:Culture and Ideology in the Mexcan National Espace.* Berkeley: University of California Press.

Mallon, F. E. (1995). *Peasant and Nation: The making of Postcolonial Maexico and Peru.* Berkeley: University of California Press.

Mitchell, T. (2006). Society, Economy, and the State Effect. In A. Sharma, & A. Gupta, *The Anhtropology of the State. A reader.* Oxford: Blackwell Publishing.

Nash, J. (2002). Ethnographic Aspects of the World of Capitalist System. In J. Vincent, *The Anthropology of Politics. A reader in Ethnography, Theory and Critique* (pp. 234-247). Oxford: Blackwell Publishing.

Navaro-Yashin, Yael. (2005). Confinement and the Imagination: Sovereignty and Subjectivity in a Quasi-State. In T. B. Hansen, & F. Stepputat, *Sovereign Bodies. Citizens, Migrants, and States in the Postcolonial World* (pp. 103-119). Princeton, NJ: Princeton University Press.

Ong, A. (2002). Flexible Citizenship among Chinese Cosmopolitans. In J. Vincent, *The Anthropology of Politics.* Oxford: Blackwell Publishing.

Poole, D. (1988). Landscapes of power ina Cattle-Rsutling culture of southern andean Peru. *Dailectical Anthropology 12*, 367-398.

Sanford, V. (2004). Contesting displacement in Colombia: Citizenship and State Sovereinity at the Margins. In V. Das, & D. Poole, *Anthropology in the marginsof the state* (pp. 253 -278). Santa Fe: School of American Research Press.

Schmitt, C. (2009). *Teología política.* Madrid: Editorial Trotta.

Swartz, M. J., Turner, V. W., & Tuden, A. (2002). Political Anthropology. In J. Vincent, *The Anthropolgy of Politics. A reader in ethnography, theory and critique* (pp. 102-109). London: Blackwell publishing.

Taussig, M. (2002). *Chamanismo, colonialismo y el hombre salvaje. Un estudio sobre el terror y la curación.* Bogotá: Grupo Editorial Norma.

Tsing, A. (2002). Politics on the periphery. In J. Vincent, *The anthropology of politics. A reader in Ethnography, Theories and Critique.* Oxford: Blackwell Publishing.

Tsing, A. (2005). *Friction. Ethnography of global connection.* New Jersey: Princeton University Press.

Vincent, J. (2002). *The Anthropology of Politics. A Reader in Ethnography, Theory and Critique.* Oxford: Blackwell Publishing.

Wallerstein, I. (1975). *The Modern World System: Capitalist Agriculture and the Origins of of the European World Economy in the Sixteenth Century.* New York : Academic.

Weber, M. (2006). Bureaucreacy. In A. Sharma, & A. Gupta, *The anthropology of the state. A reader* (pp. 49-70). Oxford: Blackwell Publishing.

1. Artículo de revisión realizado para la construcción del marco teórico del proyecto de tesis doctoral titulado “Justicia Transicional en la Isla de Papayal: etnografías sobre el estado en un contexto de conflicto por el acceso, uso y control de los recursos naturales”, adscrito al Doctorado en Antropología de la Universidad de los Andes. [↑](#footnote-ref-1)
2. Abogado, Magister en Urbanismo en la Universidad Nacional de Colombia. Es candidato al doctorado en antropología de la Universidad de Los Andes. Su último libro se titula "El lugar de las víctimas en Colombia". [↑](#footnote-ref-2)
3. Profesor asistente de la Facultad de Ciencias Jurídicas de la Pontificia Universidad Javeriana en Bogotá. Miembro del Grupo de Investigación en Justicia Social. [↑](#footnote-ref-3)
4. Aquí es paradigmático el debate entre Evans-Pritchard y Pierre Clastres. Este último intenta demostrar que Evans-Pritchard no comprende el hallazgo fundamental de la antropología política al evidenciar que existen sociedades sin estado: la ausencia de éste implica la eliminación de la división social entre dominadores y dominados. Afirma Pierre Clastres: “Retendremos una propiedad común que hace oponerse en bloque a las sociedades con Estado y las sociedades primitivas. Las primeras presentan, todas ellas, esa dimensión de división desconocida entre las otras. Todas las sociedades con Estado están divididas en dominadores y dominados, mientras que las sociedades sin Estado ignoran esta división” (Clastres, 2001, pág. 112). Con todo, se corrobora lo que afirman Veena & Das: sin tener presencia en estas sociedades –independientemente del debate sobre los efectos de dicha ausencia- el estado está siempre presente como categoría espectral de análisis. [↑](#footnote-ref-4)
5. Para revisar el planteamiento de Weber consultar: (Weber, 2006) [↑](#footnote-ref-5)
6. Para seguir los efectos jurídicos de estas clasificaciones revisar (Alexandrowicz, 1971). [↑](#footnote-ref-6)
7. Ejemplo de ello es el libro editado por Jonathan Xavier Inda, titulado Anthropologies of modernity. Foucault, Governmentality and Life Politics” (Inda 2005). [↑](#footnote-ref-7)
8. Margo DeMello realiza una exhaustiva revisión de la forma en que los análisis de los dispositivos de poder y los trabajos etnográficos en torno a éstos, han constituido un campo de “Estudios sobre el cuerpo” en el que se realiza una crítica a los efectos intolerables de dichos dispositivos como la discriminación por raza, género, clase, etc. Incluso, su trabajo particular se concentra en los efectos del poder que han llevado a la discriminación contra los animales. Ver Margo DeMello. Body Studies: an introduction. New York: Routledge. 2014. [↑](#footnote-ref-8)
9. Los trabajos precursores que desarrollan esta perspectiva, que de manera reiterada se citan, son: (Anderson 1974)(Abrams, Notes on the Difficulty of Studying the State 1977) (B. Anderson 1983) (Corrigan and Sayer 1985). En una línea análoga, en 1993 Pierre Bourdieu publica un artículo en el que establece que el estado es un artefacto social que tiene la capacidad de conferir a un arbitrio cultural (conjunto particular de normas-dogmas-valores) todas las apariencias de naturalidad y generalidad, lo que denomina capital simbólico. De acuerdo al sociólogo francés, la especial acumulación de capital simbólico por parte del estado debe entenderse como producto de un proceso de acumulación de otros capitales como el militar, el económico, el informacional y el jurídico, lo que provee al estado la capacidad de enunciar juicios de verdad (Bourdieu 1997, pág. 57). Finalmente, en (Chatterjee,1993) y (Chatterjee 2011) se puede encontrar una aproximación a la forma particular en que el estado colonial se construye a partir del caso del estado indio, entrando en discusión con el argumento universalista de (B. Anderson 1983). [↑](#footnote-ref-9)
10. Para realizar un seguimiento de la concepción epistemológica de acuerdo a la cual el estado no puede ser estudiado por las ciencias sociales se puede consultar unas minuciosas revisiones en (Abrams 2006) (Mitchell 2006). [↑](#footnote-ref-10)
11. Como trabajos etnográficos pioneros que analizan la pretensión de estabilización de estas formas de gobierno y sus particularidades se puede citar para África el estudio del sociólogo francés, Jean Francois Bayart. Una de la concusiones de su estudio es la distancia que existe entre estado y sociedad civil en los estados poscoloniales africanos, es decir, la ausencia de representación del estado frente a la sociedad civil. (Bayart 1986, pág. 113 citado en Gledhill 2000, pág. 101). Para Latinoamérica Deborah Poole realizó un trabajo sobre las prácticas de gobierno que el estado peruano ha usado para poder penetrar la región de Chumbivilcas en donde juega un papel central la figura del gamonal (Poole, 1988). Finalmente, el estudio del antropólogo chileno, Claudio Lomnitz, sobre la construcción del estado mexicano analiza la centralidad de la figura del caciquismo como forma de gobierno que aplaza la estructura burocrática abstracta, “racional” y democrática que encarna la idea misma de estado (Lomnitz 1992, págs. 307-8 citado en Gledhill 2000, págs. 113-114). [↑](#footnote-ref-11)
12. Se puede encontrar un planteamiento análogo en el trabajo seminal de Gupta para analizar los discursos de corrupción del estado en India. (Gupta, 1995) [↑](#footnote-ref-12)
13. Una interesante variación de este problema se puede seguir en los recientes trabajos etnográficos sobre prácticas cotidianas del estado que observan los períodos de transición política o lo que se ha dado en llamar los procesos de justicia transicional. Al respecto ver: (Laban, 2011) (Castillejo A. , 2009) (Castillejo A. , 2015) (Guglielmucci, 2013) (Jaramilo, 2014) [↑](#footnote-ref-13)
14. Sobre la importancia de la noción de frontera como expresión primordial del estado se puede revisar el trabajo Yael Navaro-Yashin. (Navaro-Yashin, 2005, pág. 111). [↑](#footnote-ref-14)
15. Al respecto, es fundamental observar cómo las personas o comunidades se movilizan de forma estratégica y creativa, por dentro y por fuera de las márgenes, con el objeto de reivindicar derechos o resistir a prácticas arbitrarias. Un ejemplo, son las Comunidades de paz en Colombia como forma de contestar el desplazamiento desde los márgenes (Sanford, 2004). [↑](#footnote-ref-15)