
Universitas Philosophica 85, año 42
julio-diciembre 2025, Bogotá, Colombia – ISSN 0120-5323

Recibido: 19.06.25	 Aceptado: 25.11.25	 Disponible en línea: 22.12.25

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA 
LIBERTAD: CONSTANT, BERLIN Y SKINNER 

DIALOGAN A PROPÓSITO DE HOBBES

Rafael Esteban Gutiérrez Lopera*

doi: 10.11144/Javeriana.uph42-85.ltlh

RESUMEN

Este artículo es un estudio sobre la concepción hobbesiana de la liber-
tad puesta en tensión con los planteamientos tipológicos de Benjamin 
Constant, Isaiah Berlin y Quentin Skinner en torno a la multiplicidad 
semántica del concepto. En él se reseña cómo se produce la armoniza-
ción entre libertad y obediencia en el contexto conceptual del Leviatán 
cuando se lo interpreta más allá del paradigma de la libertad negativa y 
se entabla un diálogo con aproximaciones alternativas, como la libertad 
moderna, la libertad positiva y la libertad republicana. Nuestra agenda de 
discusión inicia mostrando los rasgos liberales del concepto negativo de 
libertad propuesto por Hobbes, continúa enseñando en qué sentido la 
autodeterminación del individuo hobbesiano y del Leviatán se asemejan 
a los rudimentos republicanos del concepto positivo de libertad y finaliza 
reseñando la contribución de Hobbes al paradigma de la virtud prudencial 
como mediador moderno entre autonomía personal y autoridad estatal.

Palabras clave: derecho natural; libertad individual; soberanía; Estado 
libre; republicanismo

* 	 Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina – Universidad Santo Tomás, Bogotá, 
Colombia.

	 Correo electrónico: esteban.gutierrez@usantotomas.edu.co
	 Para citar este artículo: Gutiérrez Lopera, R. E. (2025). El Leviatán en las tipologías de la libertad: 

Constant, Berlin y Skinner dialogan a propósito de Hobbes. Universitas Philosophica, 42(85), 125-
156. ISSN en línea 2346-2426. doi: 10.11144/Javeriana.uph42-85.ltlh



Universitas Philosophica 85, año 42
julio-diciembre 2025, Bogotá, Colombia – ISSN 0120-5323

THE LEVIATHAN IN THE TYPOLOGIES 
OF LIBERTY: CONSTANT, BERLIN, AND 

SKINNER IN DIALOGUE ON HOBBES

ABSTRACT

This paper is a study of the Hobbesian conception of liberty, placed in 
tension with the typological approaches of Benjamin Constant, Isaiah 
Berlin, and Quentin Skinner regarding the semantic multiplicity of the 
concept. This work aims to show how liberty and obedience are har-
monized within the conceptual framework of the Leviathan when it is 
interpreted beyond the paradigm of negative liberty and brought into 
dialogue with alternative approaches such as modern liberty, positive lib-
erty, and republican liberty. Our discussion begins by outlining the liberal 
traits of Hobbes’s ‘negative’ concept of liberty, continues by showing in 
what sense the self-determination of the Hobbesian individual and of the 
Leviathan itself resembles the republican rudiments of the ‘positive’ con-
cept of liberty, and concludes by reviewing Hobbes’s contribution to the 
paradigm of ‘prudential’ virtue as a modern mediator between personal 
autonomy and state authority.

Keywords: natural right; individual liberty; sovereignty; free State;  
republicanism



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 127

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

1. Introducción

Es insostenible argumentar que las críticas frecuentemente dirigidas a 
Thomas Hobbes, relativas a la tensión entre su preferencia autoritaria y la noción 
moderna de libertad natural carecen de sustento en su obra. En más de una oca-
sión, el propio Hobbes (1651/2007, pp. 173 y 220) afirma que la limitación de 
la libertad natural puede considerarse la finalidad principal de la existencia de la 
ley civil. Partiendo de esta premisa, este trabajo no busca desacreditar las críticas 
a la concepción hobbesiana de la libertad restando importancia a los pasajes del 
Leviatán que las inspiran. En cambio, pretende hacerlo en virtud de una lectura 
menos reduccionista de la prosa hobbesiana en su conjunto. Nuestra pauta de in-
terpretación se niega a dar por cierto que la limitación hobbesiana de la libertad 
natural vaya en detrimento de la libertad propiamente dicha. Al mismo tiempo, 
evitamos la conclusión de que el principio fundante de la modernidad políti-
ca, expuesto en el Leviatán, se reduzca a la ausencia de impedimentos externos. 
En línea con autores como Quentin Skinner (2010), creemos que afirmar “que 
Hobbes exhibe una ‘hostilidad creciente’ hacia las reivindicaciones en pro de la 
libertad y que esta hostilidad encuentra su punto más alto en el Leviathan es 
malinterpretar el sentido de sus reflexiones” (p. 137).

A la luz de tres tipos de abordajes tipológicos, examinamos el concepto 
hobbesiano de libertad en el Leviatán, mostrando cómo se desborda su célebre 
interpretación negativa. El primero es el presentado por Benjamin Constant en 
“De la libertad de los antiguos comparada con la de los modernos” (1819/1988); 
el segundo es el presentado por Isaiah Berlin en Dos conceptos de libertad 
(1958/2014), y el tercero es el del propio Skinner en textos como “La idea de 
libertad negativa: perspectivas filosóficas e históricas” (1982-1983/1990), y 
Hobbes y la libertad republicana (2008/2010). Con el ánimo de contribuir al 
esclarecimiento de dos razonamientos –a nuestro juicio dudosos– que se repro-
ducen con facilidad, confrontamos nuestra agenda interpretativa con la serie ti-
pológica descrita antes. El primero de los razonamientos a los que nos referimos 
(a) sostiene que la libertad negativa del individuo hobbesiano no tendría más 
finalidad que quedar íntegramente subordinada a la autoridad del Estado levia-
tánico; el segundo (b) sostiene que el modelo político hobbesiano no resiste la 
incursión de una idea de libertad que no sea su propia acepción negativa, siendo, 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323128

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

luego, incompatible con todas las demás. Ambas hipótesis desembocan en una 
misma proposición: (c) el diseño político propuesto por Hobbes no informa 
la compatibilidad esencial entre la libertad y la obediencia. Consideramos que 
Constant, Skinner y Berlin han coincidido en colegir que esa compatibilidad 
es posible, pero ninguno concede que la obra de Hobbes ofrezca condiciones 
suficientes para su realización. 

En el contexto de debate actual es posible encontrar lecturas que habilitan 
la compatibilidad entre libertad y obediencia en el pensamiento de Hobbes, lo 
cual coincide con nuestra interpretación. Uno de los ejemplos más destacables 
es el de Donald Bello Hutt (2023), quien zanja la brecha acentuando la ausencia 
de arbitrariedad como la manera adecuada de entender la libertad en Hobbes. 
Esto aporta argumentos oportunos para nuestra causa interpretativa. Veremos, 
sin embargo, que aquello que nos distancia del planteamiento de Bello, y que 
fundamenta la relevancia del nuestro, es la connotación que adquiere la libertad 
una vez iniciada la vida civil. Para Bello Hutt, el contenido de esa libertad (no ar-
bitrariedad) difiere de la denominada libertad natural (no impedimentos). Para 
nosotros, una distinción preliminar entre libertad negativa y derecho natural es 
condición para comprender que el contraste entre libertad natural y civil no ra-
dica en su contenido, sino en su forma, de modo que, en lo esencial, estaríamos 
hablando de la misma libertad. Otro aspecto diferenciador de nuestra propuesta, 
derivado de la distinción entre libertad negativa y derecho natural, radica en la 
identificación conceptual del segundo con una libertad entendida en sentido po-
sitivo. Para desarrollar este punto entraremos en diálogo con otras lecturas con-
temporáneas relevantes, como las de Gabriela Rodríguez Rial (2024), Andrea 
Bardin (2022), José Luis Galimidi (2020) y Jorge Eugenio Dotti (2018).

Para desarrollar una línea de lectura que permita atribuirle a Hobbes una 
comprensión del concepto de libertad más madura de lo que sus adversarios 
suelen reconocerle, nuestra argumentación se despliega en tres momentos. Ini-
cialmente, (apartados 2 y 3) examinamos la crítica protoliberal que representa a 
Hobbes como un fanático de la autoridad estatal incapaz de admitir la inaliena-
bilidad de la esfera privada. Para esto mostramos cómo, en el vientre leviatánico, 
prosperan los síntomas más individualistas de la libertad. Después (apartados 4 
y 5), examinamos el verdadero alcance conceptual de nociones como soberanía y 
derecho de naturaleza, lo que supone un desafío mayor por cuanto el semblante 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 129

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

liberal del ideario hobbesiano es concedido solamente para hacerle vulnerable 
ante los contraargumentos republicanos que denuncian la ausencia de una li-
bertad basada en la autodeterminación positiva de la esfera pública y de los in-
dividuos que la integran. Finalmente (apartado 6), mostramos cómo el marco 
de la modernidad política permite salvar la brecha entre interés personal y deber 
cívico, contribuyendo a despejar la aparente contradicción entre libertad y obe-
diencia. Esto, a través de un principio de conducta prudencial reivindicado tanto 
por el liberalismo hobbesiano como por el republicanismo maquiaveliano.

2. El alcance cualitativo de la soberanía

Para desembarazarnos de algunos de los juicios más comunes que han 
pesado sobre Hobbes, atendamos a la primera y más simple capa de la crítica 
al Leviatán, labrada por Constant en la versión extendida de sus Principios de 
política aplicables a todos los gobiernos. Allí, Constant (1806/2011) sostiene que, 
de los dos principios que estructuran la idea rousseauniana de autoridad política 
–su fundamento en la voluntad general y su carácter absoluto–, el último le con-
duce a lidiar con Hobbes como exponente del absolutismo. Constant admite, 
sin mayor reparo, que la legitimidad de toda autoridad deriva del ejercicio de 
una voluntad general; su preocupación radica en la pretensión hobbesiana de 
que el poder autoritativo sea investido con un derecho de ejecución ilimitado, 
capaz de pronunciarse más allá de la individualidad y, en casos de necesidad, en 
detrimento de ella. Para él, concebir la autoridad política como absoluta implica, 
como contrapartida, un extravío inminente de la libertad. Así, Constant (2011) 
encarna la faceta más superficial del desdén por la propuesta hobbesiana, argu-
yendo que “con la palabra absoluto, ni la libertad ni […] la paz ni la felicidad son 
posibles bajo ninguna institución” (Constant, 2011, p. 43). Además, Constant 
(2011, p. 43) le recuerda a Hobbes ciertas obviedades: que el castigo solo recae 
sobre las culpas, que la guerra solo procede en la enemistad y que la ley solo 
tiene lugar en el desorden. Todo lo cual sugiere que el filósofo suizo atribuye al 
inglés un concepto “cuantitativo” del carácter absoluto que reviste la soberanía. 
En palabras de Berlin (2014), “Constant no podía comprender por qué si el so-
berano era ‘todo el mundo’ no debía oprimir, si así lo decidía, a ninguno de los 
‘miembros’ de su yo invisible” (p. 104). Esto es, la reducción del poder absoluto 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323130

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

a una magnitud cuantitativa solamente puede redundar en la alienación absoluta 
de todas las instancias sobre las que su voluntad se proyecta.

Ciertamente, Constant (2011) acierta en delimitar normativamente los 
alcances de la soberanía en un sentido cualitativo, al limitar su capacidad de 
interferencia a los casos en los que el deber y la necesidad la autorizan, y no al 
simple hecho de poder interferir. Lo discutible, a nuestro juicio, es que presente 
el absolutismo hobbesiano como una medida cuantitativa que interfiere arbi-
trariamente, en proporción a su densidad aritmética. De ser cierto que la idea 
hobbesiana de soberanía absoluta equivale al desalojo de todo resto de libertad, 
entonces resulta enigmática la existencia del capítulo xxi del Leviatán, a cuyo 
contenido no se hace mención alguna en la crítica de Constant. Sostenemos 
que Hobbes no es indiferente a la idea de que aquello que confiere sentido a la 
libertad, incluso en su escueta acepción negativa, es la determinación cualitativa 
del espacio de no interferencia y, por tanto, un ejercicio no arbitrario de la sobe-
ranía absoluta. En el capítulo xxi, dedicado a la libertad de los súbditos, y casi 
como respuesta anticipada a la inquietud constantiana de que “las leyes podrían 
prohibir tantas cosas que tampoco habría libertad” (Constant, 2011, p.  30), 
Hobbes (2007) replica que “no existe en el mundo Estado alguno en el cual 
se haya establecido normas bastantes para la regulación de todas las acciones y 
palabras de los hombres, por ser cosa imposible” (p. 173). En efecto, el criterio 
del inglés implica que, incluso en los contextos más intervencionistas, siempre 
que las conductas no estén permanentemente mediadas por la coerción física, 
la existencia de un espacio básico en el que el individuo conserva su derecho a 
desplegarse negativamente en libertad es una consecuencia necesaria.

Nuevamente, el estudio de Berlin en Dos conceptos de libertad resulta ilustra-
tivo al respecto. Al emparentar el liberalismo de Tocqueville y Constant con la 
filosofía política de Locke, Mill y Hobbes –cuya definición de hombre libre cita 
en una nota al pie–, Berlin (2014) advierte que, si bien todos ellos reconocían 
la necesidad de delimitar la libertad individual para evitar que socavara los fun-
damentos integradores de la sociedad civil, también creían “que debía existir un 
cierto ámbito mínimo de libertad personal que no podía ser violado bajo ningún 
concepto” (p. 50). En el mismo texto también se sitúa a Hobbes en un espectro 
de pensamiento conservador y reaccionario, caracterizado por acentuar más brio-
samente la necesidad de regular las conductas individuales para mantener valores 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 131

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

como la justicia, la seguridad, la felicidad o la cultura. Poniendo como contra-
punto de Hobbes las posturas más interesadas en la contención del poder públi-
co, Berlin (2014) afirma que “los dos bandos están de acuerdo en que una parte 
indeterminada de la vida humana ha de permanecer independiente de la esfera de 
control social. Invadir este vedado, por poco que fuera, sería despotismo” (p. 53).

En este sentido, concediendo a Hobbes un interés por mantener una esfera 
de libertad individual, Berlin (2014) dará un giro a la idea de la pérdida de li-
bertad en el modelo leviatánico al atenuar el alcance de la tesis. Lo que se afirma 
a partir de Berlin (2014), ya no es que el diseño hobbesiano sea enteramente 
incompatible con la libertad, sino que en los casos concretos en que la legalidad 
afirma su pretensión autoritativa de condicionar normativamente la conducta 
del individuo, la observancia de la ley comporta un acto no-libre. Las leyes no 
encadenan al individuo en todas las circunstancias comprendidas en su jurisdic-
ción, pero sí en aquellas acciones a las que su enunciado refiere, incluso si de su 
cumplimiento emana un mejor beneficio que la libertad individual o si se evita 
un yugo aún más subordinante que la legalidad. Respecto al concepto negativo 
de libertad, se anota que del hecho de que las interferencias legales resulten con-
venientes para dar cabida a un entorno de seguridad, justicia, igualdad, abun-
dancia, ocio, etcétera, no se sigue que dichas interferencias no sean tales. Según 
lo interpreta Berlin (2014), Hobbes habría preferido ser franco con respecto a la 
suspensión cualitativa de la libertad antes que engañar a su lector a propósito de 
las implicaciones que la aplicación de la ley acarrea para su derecho de no ser obs-
taculizado. Con todo, Hobbes “no tenía la pretensión de que los soberanos no 
esclavizasen sino que justificó tal esclavitud, y al menos no tuvo la desvergüenza 
de denominarla libertad” concluye Berlin (2014, p. 104). Es aquí donde el argu-
mento de Berlin empieza a generarnos suspicacias. No tanto por la liviandad de 
considerar que Hobbes justifica algún grado de esclavitud en su esquema de suje-
ción política, sino porque una lectura cuidadosa del Leviatán no puede ignorar 
que Hobbes sí informa la coherencia entre la libertad y los actos de obediencia.

3. Obediencia voluntaria: sobre la libertad en el Estado

La tesis más célebre de Skinner a propósito de Hobbes se refiere pre-
cisamente al cambio del concepto de libertad en el Leviatán, con respecto a 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323132

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

obras anteriores como Elementos del derecho natural y político (1640/1928) y 
De Cive (1642/2000). Con respecto a los Elementos, donde el concepto no apa-
rece explícitamente definido, Skinner (2010) concuerda con Pettit (2005) en 
que Hobbes habría dado a la idea de libertad una especificidad subliminal, pero 
inequívoca, definiéndola como ‘ausencia de obligación’1. Bajo este criterio no 
habría lugar a objetar la idea de Berlin (2014) según la cual un acto de obedien-
cia es idéntico a un acto no-libre. Sin embargo, en la presentación a De Cive de 
1642, Hobbes (2000) introduce una definición explícita, ya condicionada por la 
cláusula mecanicista que deriva su sentido y validez conceptual de su aplicabili-
dad al movimiento de los cuerpos: “la libertad, si quisiéramos definirla, no es otra 
cosa que una ausencia de obstáculos que impiden el movimiento” (p. 167). Pero no 
es sino hasta el Leviatán cuando Hobbes lleva su definición a término, mediante 
un injerto decisivo para las consideraciones políticas: ya no se refiere únicamente 
a obstáculos o impedimentos, sino a obstáculos externos, que recortan de facto 
el espacio de movilidad del individuo. Estos se distinguen de los obstáculos in-
ternos o arbitrarios, que radican en el propio arbitrio deliberativo del agente. 
Hobbes (2007) afirma que “cuando el impedimento de la moción radica en la 
constitución de la cosa misma, no solemos decir que carece de libertad” (p. 171), 
apenas unas líneas antes de mostrar cómo, una vez consumada la definición nega-
tiva de libertad, puede sostenerse que esta resulta compatible con movilizadores 
internos del arbitrio, como el temor, que conducen a la obediencia. 

Esta compatibilidad asoma en los casos más ordinarios de obediencia civil, 
cuyo ejemplo más diciente, en opinión de Hobbes, es el caso de quien paga sus 
deudas por temor a la pena de prisión. Lo que garantiza la libertad de este acto 
de obediencia es un axioma liberal elemental: la medida punitiva que respalda la 
norma no es preventiva, sino consecutiva, no clausura la posibilidad de deliberar 
entre alternativas ni de actuar conforme al veredicto. Así, cuando el juicio indica 
que lo más conveniente es ceñirse a la ley, el resultado, en contra de la lectura 
de Berlin (2014), es un acto deliberado, y por lo tanto libre, de obediencia. De 
este modo, cuando Hobbes (2007) afirma que “generalmente todos los actos que 

1	 En Liberty and Leviathan, Pettit (2005) despliega el argumento histórico-conceptual según el cual 
“en The Elements of Law se hace referencia clara y únicamente a la libertad como no-obligación” 
[“in The Elements of Law it clearly and uniquely refers to freedom as non-obligation”] (p. 137).



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 133

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

los hombres realizan en los Estados, por temor a la ley, son actos cuyos agentes 
tenían libertad para dejar de hacerlos” (p. 172), el razonamiento opera con una 
idea de libertad negativa circunscrita a la ausencia de interferencia factual sobre 
nuestros actos voluntarios, no a la ausencia de consecuencias sobre los mismos. 
Obedecer y desobedecer son alternativas de acción para cualquiera en situación 
civil; que la ley, por otra parte, esté amparada por un poder coercitivo presto a 
interceder en caso de desobediencia es una realidad distinta. En efecto, Hobbes 
no considera que todo lo que se desprenda de los actos libres deba convalidar las 
pretensiones del agente. En otras palabras, Hobbes entiende bien que el ejercicio 
de la libertad también puede ser contraproducente para sí mismo. Dicho esto, el 
temor a las consecuencias indeseables de un acto libre de desobediencia no hace 
menos libre el subsiguiente acto de obediencia.

Si bien el ejercicio libre de la acción, cuando desemboca en el desacato, pue-
de acarrear consecuencias asociadas al recorte de la libertad negativa, las deri-
vaciones de los actos deliberados de obediencia también pueden consistir en la 
recepción de cierto margen de libertad. Así se sugiere en el escenario hobbesiano 
de la conquista, cuando se alude a “quienes contratan con el vencedor, prome-
tiéndole obediencia a cambio de la vida y de la libertad” (Hobbes, 2007, p. 580). 
De esta cita es razonable suponer que lo que se recibe por efecto del pacto no es 
un aumento o expansión de la libertad negativa ni una reducción del espacio de 
no interferencia. Lo que se sigue del pacto no es un acotamiento fáctico de la 
libertad negativa, sino el aseguramiento, limitado pero efectivo, de su ejercicio. 

Ahora, tal y como alega el propio Berlin (2014), desde la óptica liberal clásica 
la admisión del orden civil y sus interdicciones no se explica únicamente por el 
tamaño de la libertad negativa políticamente garantizada. Existen otros beneficios 
que acaban de dar sentido a las relaciones de subordinación política, beneficios 
que Berlin (2014) evita homologar con la libertad negativa, aunque ello no nos 
impide identificarlos con otro tipo de libertad. Esta reflexión sobre lo que pro-
ducen los actos libres de obediencia nos devuelve a Constant, quien introduce 
una significación de libertad sucedánea pero distinta de la de libertad negativa: 
la libertad moderna.

Consideremos, primero, qué entiende Hobbes (2007) a propósito del fru-
to de la vida civil. Ya en el capítulo xi, el filósofo incluye entre las causas de la 
disposición humana a la obediencia un característico “afán de tranquilidad y de 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323134

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

placeres sensuales” (p. 80), cuya consecución, en circunstancias preestatales, se ve 
continuamente postergada por la necesidad de priorizar las labores de supervi-
vencia y seguridad propia. De ahí que este “amor a las artes”, este “afán de saber, y 
las artes de la paz inclinan a los hombres a obedecer un poder común, porque tal 
deseo lleva consigo un deseo de ocio, y, por consiguiente, de tener la protección 
de algún otro poder distinto al propio” (p. 80), a fin de destinar nuestra fuerza 
vital al desempeño de actividades y propósitos más concupiscibles. 

Esta inclinación humana a trascender la mera autoconservación halla su cauce 
intraestatal en las libertades que, en el silencio de la ley, todo súbdito puede ejercer 
conforme a lo que su propio juicio y preferencias privadas determinen: “por ejem-
plo, la libertad de comprar y vender y de hacer, entre sí, contratos de otro género, 
de escoger su propia residencia, su propio alimento, su propio género de vida, 
e instruir sus niños como crea conveniente, etc.” (Hobbes, 2007, pp. 173-174). 
Que el “silencio de la ley” no equivale a ausencia de legalidad ha sido señalado 
en aproximaciones recientes como la de Bello Hutt (2023), quien sostiene que 
“cuando el soberano calla, debe quedar algo latente que otorgue certeza a los su-
jetos de que las condiciones bajo las cuales la vida pueda ser predecible, ordenada 
y segura, siguen en pie” (pp. 165-166).

La compatibilidad entre dicho silencio y una forma específica de la libertad 
se verifica en el hecho de que lo que los individuos procuran mediante su conver-
sión civil es, parafraseando a Hobbes (2007, p. 103), la oportunidad de ocurren-
cia para la industria, la certidumbre en la planificación a futuro, el cultivo de las 
tierras, la propiedad sobre las mismas, los ejercicios de navegación, la construc-
ción de edificaciones confortables, la emergencia de instrumentos que facilitan 
labores de gran esfuerzo, el conocimiento acerca la faz de la tierra, el cómputo del 
tiempo, las artes, las letras y, en síntesis, la sociedad. 

El concepto de seguridad civil que, para Hobbes (2007), constituye la causa 
final de la fundación del Estado, no agota su significado en “una simple conserva-
ción de la vida” (p. 275), sino que en su enunciación también deben considerarse 
implicadas “todas las excelencias que el hombre puede adquirir para sí mismo 
por medio de una actividad legal, sin peligro ni daño para el Estado” (p. 275)2. 

2	 Lecturas como la de Hannah Arendt (1951/1974) en Los orígenes del totalitarismo, Crawford Macpher-
son (1962/2005) en La teoría política del individualismo posesivo y Pierre Manent (1987/1990) en 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 135

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

Con ello, Hobbes demuestra honrar una de las reglas cardinales de la tradición 
liberal, al menos tal y como es caracterizada por Maximiliano Ferrero (2022) en 
“¿El liberalismo inalienable? Algunas reflexiones sobre las ideas liberales”:

Un principio fundamental de la filosofía liberal es que las restricciones a la 
libertad deben estar debidamente justificadas, fundamentalmente, porque la 
libertad individual es preexistente a la ciudadanía, a la polis, y a esta le corres-
ponde su protección. El rol del Estado es, principalmente, el de proteger la 
igual libertad de acción de los individuos, evitando que sus libertades o dere-
chos se vean diezmados por violaciones perpetradas por otro individuo o cor-
poración, estableciendo, a su vez, restricciones universales legítimas (p. 187).

Por su parte, cuando Constant (1988), en “De la libertad de los antiguos 
comparada con la de los modernos”, afirma que “el objeto de los modernos es la 
seguridad de sus goces privados; y ellos llaman libertad a las garantías concedidas 
por las instituciones de estos mismos goces” (p. 76), sus palabras no resultan 
adversas al criterio con que Hobbes expone no solo la conveniencia fisiológica 
de una vida civilmente ordenada, sino también su deseabilidad individualista e 
industrialista. En los primeros parágrafos de su conferencia, Constant (1988) se 
refiere al concepto de libertad moderna como:

el derecho de no estar sometido sino a las leyes, no poder ser detenido, ni preso, 
ni muerto, ni maltratado de manera alguna por el efecto de la voluntad arbi-
traria de uno o de muchos individuos: es el derecho de decir su opinión, de es-
coger su industria, de ejercerla, y de disponer de su propiedad, y aun de abusar 
si se quiere, de ir y venir a cualquier parte sin necesidad de obtener permiso, ni 
de dar cuenta a nadie de sus motivos o sus pasos: es el derecho de reunirse con 
otros individuos, sea para deliberar sobre sus intereses, sea para llenar los días 
o las horas de la manera más conforme a sus inclinaciones y caprichos (p. 67).

Este espectro de prerrogativas, todas ellas dependientes de un margen de laten-
cia legislativa, excede lo que la libertad negativa contempla en sentido estricto. Por 
otra parte, vistas las licencias con que Hobbes caracteriza la vida bajo el Estado, 

Historia del pensamiento liberal, reseñan el proceso hobbesiano de creación del Estado como la 
búsqueda interesada de condiciones de paz civil en las que los individuos puedan gozar del fruto 
de su natural iniciativa privada.



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323136

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

difícilmente podrían considerarse excluidas de él las libertades relativas al rego-
cijo individual de una intimidad impenetrable, el beneficio personal de una so-
ciabilidad pacífica y el disfrute del producto de la iniciativa privada. Sostenemos, 
pues, que lo que el liberalismo de Constant denomina “libertad moderna” no es 
distinto de lo que Hobbes entiende por “libertad de los súbditos”. Más aún, dado 
que estas libertades son, para Hobbes, el fruto de un acto de autolimitación y 
obediencia primordial, no resulta del todo evidente –al menos no tan evidente 
como le resulta a Berlin (2014)– que el esquema hobbesiano se resista a conce-
bir la obediencia como una forma específica de ejercer la libertad. Más adelante 
ofreceremos indicios adicionales sobre esto.

Por lo pronto, incumbe reconocer una omisión significativa en el recién ci-
tado parágrafo, y es todo lo tocante a las líneas en las cuales Constant (1988) 
define la libertad moderna, como el “derecho de influir […] en la administración 
del gobierno” (pp. 67-68). Es sobre este punto que deseamos detenernos ahora, 
pues aquí es donde encalla el imaginario –a nuestro juicio erróneo– según el 
cual el arquetipo político-institucional del Leviatán no admitirá un concepto de 
libertad que desborde su habitual énfasis individualista y adquiera una connota-
ción específicamente política.

4. La forma soberana del Estado:  
sobre la libertad del Estado

Será Skinner (2010) quien exponga la versión más completa de este plantea-
miento crítico en su libro Hobbes y la libertad republicana, cuya pauta argumen-
tal unge a Hobbes como “el enemigo más temible de la teoría republicana de la 
libertad” (p. 12). Skinner reconoce el esfuerzo hobbesiano por demostrar que 
la obediencia política es afín al ejercicio de la libertad individual, y advierte que 
este planteamiento coincide en sus trazos más gruesos con el tipo de relación 
que el republicanismo espera entablar con la libertad. El matiz diferenciador, del 
cual se desprenden sus discrepancias, consiste en que el historiador condicio-
na dicha convergencia al contexto de una autoridad política ordenada bajo un 
régimen republicano de gobierno, lo cual deja por fuera de toda posibilidad al 
Estado monárquico al que Hobbes era tan afecto. 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 137

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

A partir de aquí, el interrogante deja de ser si es posible ser libre dentro de 
un Estado, para convertirse en la pregunta por qué tipo de Estado es aquel cuyos 
miembros pueden considerarse libres.

Pivoteando en el Digesto como sostén del paradigma republicano, Skinner (2010) 
aduce que lo que distingue la libertad de la servidumbre es que “la libertas de la 
que gozan los hombres libres radica en que estos se hallan ‘bajo su propio poder’, 
lo opuesto a encontrarse ‘bajo el poder de algún otro’” (p. 10). Este criterio adop-
ta la forma de una libertad positiva a la manera de Berlin (2014) al explicarse no 
a partir del margen de no interferencia, sino en razón de “qué o quién es la causa 
de control o interferencia que puede determinar que alguien haga o sea una cosa 
u otra” (p. 47). Así, la libertad en el sentido republicano se predica del agente 
cuya conducta no responde, en última instancia, sino a su propio arbitrio, y que, 
por ello, puede reconocerse dueño de sí mismo y de sus actos.

Esta concepción republicana incorpora, además, una cláusula adicional que 
es decisiva para la totalidad del orden político: todo atisbo de libertad “se con-
vierte en su opuesto en virtud de la sola presencia de un poder arbitrario, cuyo 
efecto es rebajar a los miembros de dichas asociaciones de la condición de hom-
bres libres a la de esclavos” (Skinner, 2010, p. 10). De esto se sigue que, para que 
los miembros de una comunidad civil puedan considerarse dueños de sí mismos, 
el tipo de organización que los congrega no puede desempeñarse bajo la forma 
de un poder arbitrario, esto es, cuyas determinaciones le sean extrañas al arbitrio 
de la colectividad gobernada. El Estado, para abreviar en una expresión cardinal 
del debate, ha de ser un Estado libre. 

Para precisar lo que dice la tradición republicana sobre la libertad del Estado, 
Skinner nos remite a fuentes clásicas como Tucídides –cuya Historia de la guerra 
del Peloponeso fue traducida por primera vez al inglés por el propio Hobbes–, 
quien recoge en el discurso fúnebre de Pericles la celebración de

“el estado de libertad” heredado por sus conciudadanos, [y] lo describe en tér-
minos de la condición en que estos son “enteramente autosuficientes”. Cuando 
el embajador de Mitilene declara […] que su ciudad sigue siendo “nominal-
mente un Estado libre”, lo que quiere decir es que él y sus conciudadanos tienen 
“aún leyes propias”. Y, similarmente, al pronunciar Hermócrates […] su discur-
so en favor de la paz equipara el deseo de “que nuestras ciudades sean libres” 
con el anhelo de ser “dueños de nosotros mismos” (Skinner, 2010, pp. 66-67).



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323138

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

Sucesivamente, Skinner (2010) se remite a la Historia de Roma desde su fundación 
de Tito Livio –concretamente la traducción de Philemon Holland (1600), a la 
que se sabe que Hobbes habría tenido acceso– para recordar la revuelta que con-
dujo al derrocamiento y destierro del reinado tarquino, tras lo cual, “‘el pueblo de 
Roma’ fue capaz de instituir ‘un Estado que, de ahí en más, fue libre’. ‘Su libertad’, 
prosigue, radicaba en el hecho de que ‘la autoridad y el imperio de la ley’ habían 
pasado a ser ‘más poderosos que los de los hombres’” (Skinner, 2010, p. 68). 

Son varios los elementos que se conjugan en las referencias que dan forma al 
concepto en cuestión, a saber: “un Estado en el que solo gobierna la ley”; en el 
que “cada quien presta su asentimiento activo a las leyes que lo obligan”; que “no 
se halla sujeto a ninguna otra voluntad que no sea la de sus propios ciudadanos”; 
y que es “libre de toda tiranía interna y de toda dependencia respecto de otros 
Estados” (Skinner, 2010, p. 66). La reunión de este conjunto de ideas se precipita 
en la escritura del historiador hacia la apresurada conclusión de que la ocurrencia 
de un Estado libre es connatural de la institución de un gobierno democrático, es 
decir, indisociable del gobierno popular.

Esta deducción, como bien sabe Skinner, no es tan fluida o autoevidente 
como su prosa lo sugiere. En el Leviatán encontremos una lectura del pensa-
miento clásico que sitúa la especificidad conceptual de la libertad del Estado no 
en el reparto popular del gobierno, sino en la autarquía institucional. Al refe-
rirse, en el capítulo xxi, a la forma en que los “escritores democráticos” de su 
tiempo empleaban el concepto de libertad, Hobbes indica en las notas al margen 
que su campo semántico no excede la libertad de los Estados para actuar como 
entes soberanos: “Atenienses y romanos eran libres, es decir, Estados libres: no en 
el sentido de que cada hombre en particular tuviese libertad para oponerse a sus 
propios representantes, sino en el de que sus representantes tuvieran la libertad 
de resistir o invadir a otro pueblo” (Hobbes, 2007, p. 175). Inspirados en el aris-
totelismo escolástico, estos escritores a los que Hobbes (2007) tanto instigaba 
no tendrían en mente otra cosa que una libertad política en el sentido de “Esta-
dos y repúblicas que no dependen una de otra” (p. 175). 

Skinner (2010) recibe con suspicacia esta interpretación, achacándole cierta 
miopía por la cual el significado del concepto se reduce “al hecho obvio de que 
todos los Estados independientes son libres de actuar como les plazca” (p. 144). 
Además, entiende bien que esta sobriedad en la concepción de la libertad del 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 139

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

Estado habilita a Hobbes a imbuir su propia arquitectura política, mediante la 
noción de soberanía, una propiedad que Skinner considera de exclusiva extrac-
ción republicana. Que Hobbes adopte una noción de libertad estatal que vin-
dique la libertad particular del ciudadano sin comprometerse con un régimen 
popular de gobierno es precisamente lo que le convierte en el “enemigo más te-
mible” del republicanismo. 

No sorprende que ya desde su diagnóstico –según el cual el rasgo antirre-
publicano de Hobbes consiste en considerar que los teóricos republicanos “se 
hallan completamente equivocados al suponer que solo en Estados libres pode-
mos vivir como hombres libres” (Skinner, 2010, p. 143)– el historiador se resista 
a conceder que el modelo político hobbesiano pueda llamarse un estado libre. 
La razón de esto radica en su preocupación acerca de la filiación monárquica de 
Hobbes –cierta a todas luces– y en la sucesiva suposición –falsa, como veremos 
en breve– de que el modelo leviatánico del Estado sería de suyo una monarquía. 

Así, dado que Skinner no concibe una idea de libertad estatal que no repose en 
una organización popular del gobierno, cuando insinúa que el de Hobbes no es 
un Estado libre, lo que en realidad pretende señalar es que el modelo hobbesiano 
no es una república popular y democrática, sino una monarquía.

La homologación entre Estado libre y gobierno popular se revela como un 
sesgo tan pronto como se presta atención a la lectura de Colish (1971) sobre 
Maquiavelo, figura central del republicanismo renacentista por el que Skinner 
muestra un ostensible interés. En La idea de libertad en Maquiavelo, Colish (1971) 
distingue cuatro sentidos diferentes en que el florentino emplea el concepto de 
libertà, siendo uno de los usos más frecuentes el de la libertad corporativa, me-
diante el cual se expresa que “la autonomía de una ciudad-Estado es lo que la defi-
ne como entidad política vis-à-vis otras potencias” (p. 328)3. Con esta noción se 
alude a la independencia detentada por las ciudades-Estado respecto de sus pares 
corporativos: un rasgo crucial para las relaciones exteriores que, sin embargo, no 
presupone forma alguna de gobierno determinada para el régimen interno. 

Por contraste con las comunidades en estado de servitù o dependientes de una 
jurisdicción extranjera, la libertad que Maquiavelo atribuía a las ciudades-Estado 

3	 “the autonomy of a city-state is what defines it as a political entity vis-à-vis other powers.”



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323140

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

de su tiempo consistía en el derecho de regirse a sí mismas solamente por leyes pro-
feridas por su propia función legislativa. A mayor detalle, Colish (1971) explica 
que “una ciudad que tiene autonomía es soberana de sí misma (principe di se stessa), 
una definición […] paralela a la famosa fórmula de Bartolus de Sassoferrato para la 
soberanía urbana, civitas sibi princeps” (pp. 327-328)4. 

Así, Colish advierte que la acepción corporativa de la libertad no proviene 
enteramente de la Antigüedad clásica grecorromana. Maquiavelo solo toma de 
Roma el sujeto jurídico de “corporación”. El linaje conceptual de la libertà cor-
porativa conduce, más bien, a un ámbito en el que la idea de gobierno popular 
no tenía asidero conceptual ni histórico: el entorno institucional eclesiástico. En 
esta línea, Colish (1971) señala que “el uso que hace [Maquiavelo] de esta idea está 
en completa conformidad con la teoría de la corporación desarrollada en la Edad 
Media” (p. 327)5, lo cual se verifica en Istorie Fiorentine (1532), donde Maquiavelo 
se refiere al derecho eclesiástico-institucional de “anular todas las políticas que 
contravenían la libertad de la Iglesia (libertà ecclesiastica)” (Colish, 1971, p. 327)6.

Esta identificación de la libertad corporativa con la autarquía político-legisla-
tiva es suficientemente verificable tanto en las fuentes de Skinner como en las de 
Colish (1971). Lo que no se verifica es su identificación automática con la idea 
de gobierno popular, la cual no se desprende del concepto de Estado libre como 
el historiador insinúa.

El criterio del propio Skinner se matiza, y se alinea con el de Colish (1971), 
cuando su atención da la espalda a Hobbes para proyectarse en Maquiavelo. En 
La idea de libertad negativa, el historiador reconstruye, desde el ángulo maqui-
aveliano, la ecuación republicana que hace de la libertad del Estado condición 
de posibilidad del vivere libero civil. Aquí, al cuestionarse cómo entiende el flo-
rentino la libertad de la corporación política, Skinner (1990) encuentra que esta 
libertad asoma cuando la ciudad “no está sujeta a la supervisión de ninguna otra” 
(p. 243), y, por tanto, es capaz, debido a que no está constreñida, “de gobernarse 

4	 “A city which has autonomy is sovereign over herself (principe di se stessa), a definition which […] 
parallels Bartolus of Sassoferrato’s famous formula for urban sovereignty, civitas sibi princeps.”

5	 “his use of this idea is in complete conformity with the corporation theory developed in the Middle Ages.”

6	 “to nullify all policies that contravened the liberty of the Church (libertà ecclesiastica).”



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 141

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

a sí misma de acuerdo con su propia voluntad” (p. 243) y de “obrar en la conse-
cución de los fines que ha elegido” (p. 243). 

Aunque las preferencias políticas del Maquiavelo de los Discorsi lo inclinan 
hacia una forma de gobierno republicana, el historiador admite que:

Maquiavelo cree que es posible, al menos teóricamente, que una comunidad 
goce de un modo de vida libre bajo una forma monárquica de gobierno. Pues 
no hay en principio razón alguna por la que un rey no haya de organizar las 
leyes de su reino en forma tal que reflejen la voluntad general […] de la comu-
nidad como un todo (Skinner, 1990, p. 243).

En este pasaje aún cabe la posibilidad de que el historiador conciba la mo-
narquía como un Estado no-libre, pues la libertad a la que refiere este modo de 
vida libre no es, en rigor, la libertad del Estado, sino la de los particulares. No 
obstante, suponer que Maquiavelo admita una vida individualmente libre al in-
terior de una monarquía entendida como un Estado no-libre, equivaldría a decir 
que es un antirrepublicano, rasgo que Skinner achaca a Hobbes. Con ello, la re-
gla republicana no solo sería transgredida por un absolutista irremediable como 
Hobbes, sino también por un republicano como el Maquiavelo de los Discorsi. 
Para fortuna de Skinner, este no es el caso de Maquiavelo; para su desconcierto, 
tampoco es el de Hobbes.

Tal y como lo advirtiera Colish (1971), en un gesto disidente con respecto 
a quienes “tendían a concebir la república florentina en términos constituciona-
les, identificándola con el gobierno participativo” (p. 344)7, Maquiavelo trataba 
el concepto de republica “en el sentido derivado por los romanos de su significa-
do genérico latino de respublica, la mancomunidad o el bien común” (p. 345)8. 
Partiendo de esta acepción formal del concepto, Maquiavelo no tenía reparo en 
emplear el término para referirse a cualquier mancomunidad que cumpliera con 
las características relativas a la autodeterminación corporativa, con independencia 
interna de que el ordenamiento fuese popular, aristocrático o monárquico. Dado 

7	 “tended to conceive of the Florentine republic in constitutional terms, identifying it with participatory 
government.”

8	 “in the sense derived by the Romans from its generic Latin meaning of respublica, the commonwealth 
or the common weal.”



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323142

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

que las mancomunidades, entendidas como “gobiernos libres, […] pueden adoptar 
diversas formas” (p. 345)9, el Maquiavelo de Colish anticipa la distinción –pasada 
por alto por el Hobbes de Skinner– entre la forma en que la ciudadanía y el gobi-
erno se relacionan y la forma en que el Estado se relaciona con sus pares exteriores.

Las ideas que a este respecto se hallan en el modelo de Estado de Hobbes 
resultan compatibles incluso para un crítico de su propuesta como Constant, 
quien entiende que, mediante el concepto de soberanía, Hobbes expresa un idea-
rio que no se reduce a un tipo específico de orden de gobierno. “La democracia 
es una soberanía absoluta en las manos de todos; la aristocracia una soberanía 
absoluta en las manos de algunos, la monarquía una soberanía absoluta en las 
manos de uno solo” (Constant, 2011, p. 42), de suerte que la variable de la forma 
del gobierno no es condicionante de la forma propiamente soberana del Estado. 
La idea hobbesiana de soberanía, del derecho de cada cuerpo político a autode-
terminarse con arreglo a sus propias leyes sin injerencia externa, tiene por sujeto 
al Estado moderno, no al gobierno monárquico del Estado. Es precisamente esta 
distinción lo que explica la crítica que carga Hobbes (2007) sobre la tradición 
republicana cuando sentencia que “tanto si el Estado es monárquico como si es 
popular, la libertad es siempre la misma” (p. 175). 

Skinner (2010), recordemos, interpreta esta fórmula como un embate contra 
la idea de que “solo podemos esperar vivir como hombres libres bajo Estados 
libres, entendidos estos como el término opuesto de las monarquías” (p. 120). 
Partiendo de una exclusión recíproca entre monarquía y Estado libre, el histo-
riador atribuye a Hobbes el supuesto de que también podemos vivir libres en 
Estados no-libres. Esta explicación no es convincente, máxime cuando el verda-
dero punto de Hobbes es idéntico al que Skinner supo reconocerle a Maquia-
velo cuando sugiere que una monarquía, en tanto mancomunidad soberana o 
respublica, puede ser tan competente como una democracia para garantizar la 
libertad de su ciudadanía. Para decirlo con Bello Hutt (2023), “la tesis neo-
republicana [representada aquí por Skinner] no da plena cuenta de la forma en 
la cual Hobbes argumenta en el capítulo xxi” (p. 167). 

9	 “Free governments, […] may take a variety of forms.”



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 143

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

En pocas palabras, lo que Hobbes rechaza del razonamiento republicano no 
es –como denuncia Skinner– la idea de que solamente en Estados libres pueden 
ser libres los individuos, sino la inclinación –que Skinner parece compartir– a 
creer que únicamente las repúblicas son Estados libres. Sorprende, pues, que 
el historiador caracterice como un “despliegue de ironía dramática” (Skinner, 
2010, p. 168) el gesto hobbesiano de subtitular su obra aludiendo a “la materia, 
forma y poder de una república”, cuando ese uso terminológico no mereció re-
proche alguno en Maquiavelo, quien un siglo antes ya había optado por “aplicar 
el término republica a cualquier tipo de mancomunidad, independientemente 
de su forma constitucional” (Colish, 1971, p. 345)10. Con todo, al hacer de 
la Commonwealth la magnitud central de su comprensión política, Hobbes de-
muestra que su planteamiento filosófico-político no representa un alegato en fa-
vor de la forma monárquica del gobierno, sino una defensa de la forma soberana 
del Estado como garante de la libertad civil, fórmula con que Skinner sintetiza la 
teoría republicana de la libertad.

5. Libertad positiva y derecho de naturaleza

Para descifrar, finalmente, la conjeturada concordia entre libertad y obedien-
cia, retomemos la idea de libertad positiva desde el ángulo de Berlin (2014), es de-
cir, como algo distinto de la libertad republicana caracterizada por Skinner. Antes 
de escalar hacia la necesidad de un Estado libre a la manera republicana, Berlin 
(2014) ahonda en lo que “ser amo de sí mismo” significa a escala individual. Para 
el autor, se trata de “tener conciencia de mí mismo como un ser activo que piensa 
y quiere, que es responsable de sus propias elecciones y es capaz de explicarlas por 
referencia a sus ideas y propósitos propios” (Berlin, 2014, pp. 60-61). 

Embargado por el afán de seguir sus propios designios racionales y, al mismo 
tiempo, interpelado por el factum de una legalidad civil externa, el individuo –
afirma Berlin (2014) en una caracterización crítica del concepto– se apropia de las 
determinaciones eficientes de su entorno y, a los efectos de su conducta obedien-
te, las resignifica como apetitos sancionados por el tribunal de su propio arbitrio. 

10	 “to apply the term republica to any kind of commonwealth regardless of its constitutional form”.



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323144

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

Para esclarecer el linaje doctrinario de esta noción, Berlin (2014) no recurre a la 
tradición del republicanismo cívico, sino a lo que denomina un “liberalismo hu-
manista, ético y político” (p. 69), cuyo arquetipo sería la conciencia protestante 
guiada por la razón secular, y cuyo abanderamiento filosófico atribuye tanto a 
Rousseau –contractualista republicano– como a Kant –liberal ilustrado–. 

Esta identificación nos permite perforar un supuesto que, siguiendo a Skinner, 
hemos sostenido hasta aquí. Esto es, la idea de que la libertad como autogobierno es 
un principio exclusivamente arraigado en el republicanismo clásico de la Antigüedad 
o el humanismo cívico del Renacimiento. En realidad, el sentido más básico de la 
libertad positiva “forma parte de la tradición individualista liberal tanto y tan pro-
fundamente como el concepto ‘negativo’ de libertad” (Berlin, 2014, p. 70). Del 
mismo modo que la idea de Estado libre, una vez despojada de su adecuación a un 
gobierno popular, no es patrimonio exclusivo de la tradición republicana, tampo-
co la idea de autonomía moral individual –cuando está desligada del entramado 
de un Estado libre y popular– deviene privilegio del ideario republicano.

Los elementos que integran el recuadro descrito por Berlin (2014) son, al 
menos debido a su estirpe protestante y secular, susceptibles de emparentarse con 
el erastianismo con que Hobbes impregnó sus ideas para persuadir a las facciones 
puritanas y presbiteranas de su tiempo. A nuestro juicio, el que Hobbes adopte 
un concepto “negativo” de libertad no constituye obstáculo para que también 
asome en su planteamiento la idea de libertad como autodeterminación moral 
–y por esa vía la idea de libertad positiva–, principalmente en lo que concierne al 
ejercicio individual del derecho de naturaleza. 

La filiación positiva de la libertad hobbesiana aparece ya en el capítulo xiv, 
cuando se caracteriza el derecho natural como algo diferente de la mecanicista 
ausencia de interferencias. El simple gesto de disponer un parágrafo para definir 
la libertad y otro distinto para hacer lo propio con el derecho de naturaleza ya 
es sugerente sobre el hecho de estar tratando con materias que no son concep-
tualmente homologables. Con respecto a la ausencia de impedimentos externos, 
Hobbes (2007) establece que, cuando la libertad se ve fracturada por la presencia 
efectiva de un obstáculo, ciertamente se recorta la libertad de no ser interferido, 
pero –aclara a renglón seguido– tales obstáculos “no pueden impedirle [al indi-
viduo] que use ese poder que le resta, de acuerdo con lo que su juicio y razón le 
dicten” (p. 106). Precisamente, el que la libertad negativa pueda “aplicarse tanto 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 145

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

a las criaturas irracionales e inanimadas como a las racionales” (Hobbes, 2007, 
p. 171) es lo que la distancia del derecho de naturaleza, cuyo ejercicio requiere 
cierta capacidad de juzgar racionalmente, comoquiera que el concepto es defi-
nido como “la libertad que cada hombre tiene para usar su propio poder como 
quiera, para la conservación de su propia naturaleza” (Hobbes, 2007, p. 106) y, 
en tal sentido, “para hacer todo aquello que su propio juicio y razón considere 
como los medios más aptos para lograr ese fin” (Hobbes, 2007, p. 106). 

Así, en lo que a Hobbes concierne, la frustración de la libertad negativa en 
nada desdice del derecho que la naturaleza ha conferido a cada quien para apelar a 
su propia razón y juicio en la consecución de sus fines. En palabras de Rodríguez 
Rial (2024), al distinguir la libertad mecanicista del derecho natural, “Hobbes 
separó la libertad [negativa] de la voluntad autónoma, racional e incondicionada” 
(p. 47), dos atributos igualmente constitutivos de la naturaleza humana.

Esta distinción nos conduce a polemizar con el razonamiento de Bello Hutt 
(2023), quien, al pasar por alto la asimetría entre derecho natural y ausencia 
de interferencias, confiere a lo largo de su texto un tratamiento monolítico a 
la libertad natural. Para él, “la libertad natural es, en efecto, ausencia de interfe-
rencias” (Bello Hutt, 2023, p. 163), ni más ni menos. Bajo esta premisa, Bello 
Hutt formula una variante más sofisticada del primer supuesto que deseamos 
desmentir; la idea de que Hobbes concibió la libertad natural del individuo so-
lamente para rendirla a la autoridad leviatánica. En sus palabras: “La libertad a 
la que Hobbes se refiere en Leviatán cuando habla de ausencia de impedimentos 
externos al movimiento es una que se tiene en el estado de naturaleza, pero no en 
el estado civil” (Bello Hutt, 2023, p. 175). 

El interés principal del autor es proponer una interpretación del concepto de 
libertad que habría pasado inadvertida en las lecturas convencionales del Levia-
tán. Por un lado, tendríamos la libertad natural, entendida estrictamente como 
ausencia de interferencias. Por el otro, la libertad civil, “una que se describe mejor 
como ausencia de arbitrariedad” (Bello Hutt, 2023, p. 163) y que emerge en el 
silencio de la ley merced a la latencia del Estado. 

En ese derrotero argumental, las coincidencias con la propuesta de Bel-
lo Hutt no son pocas. Sus palabras pueden ser incluso más dicientes que las 
nuestras cuando señala que la aproximación hobbesiana a la idea de libertad 
“es más cercana al republicanismo de lo que Skinner y otros neo-republicanos 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323146

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

admiten” (Bello Hutt, 2023, p. 163), o cuando denuncia que “la interpretación 
tradicional que circunscribe la libertad hobbesiana a ausencia de impedimentos 
externos al movimiento es limitada y que debe ser reconsiderada” (Bello Hutt, 
2023, p. 165). 

No obstante, encontramos problemática la insistencia de Bello Hutt (2023) en 
afirmar que “la libertad de la que Hobbes habla cuando el soberano calla no es la li-
bertad natural” (p. 165), insistencia imbricada en la asunción –igualmente dudosa– 
de que invitar al contexto civil a la “libertad natural propia del estado de naturaleza” 
(p. 173) supondría “un retorno a esa condición donde los individuos viven en la 
incerteza” (p. 173), es decir, un resurgimiento de la arbitrariedad. En otras palabras, 
para afirmar la existencia en condición estatal de una libertad como no arbitrarie-
dad, Bello Hutt (2023), que halla en la libertad natural la principal causa de arbi-
trariedad, presupone una exclusión mutua entre latencia estatal y libertad natural. 

Para nosotros, que abordamos la libertad natural en su doble connotación 
(libertad negativa y derecho natural), la continuidad civil del concepto puede 
probarse al revisitar propiedades antropológicas como el derecho de naturaleza y 
la persona natural. En relación con lo primero, recordemos que Hobbes atribuye 
al juicio racional el atributo que distingue a los sujetos del derecho natural de los 
objetos, cuerpos y cosas que pueden ser negativamente libres sin ser en absoluto 
racionales. Pues bien, en el capítulo vii se establece que la noción de juicio desig-
na una “sentencia resolutiva y final” análoga, según indica Hobbes (2007) a la for-
ma en que “el último apetito en la deliberación se denomina voluntad” (p. 51). 
El derecho natural, entonces, a diferencia de la libertad negativa, presupone el 
concepto de voluntad que, a su vez, presupone una conciencia deliberante.

De este modo, el juicio que orienta el despliegue del derecho de naturaleza 
redunda en actos que se presumen voluntarios siempre que resulten de una deli-
beración que tiene lugar en la conciencia del agente; en ello consiste la apelación 
a su propio juicio y razón. Durante esta deliberación, explica Hobbes (2007), 
“en la mente del hombre surgen alternativamente los apetitos y aversiones, es-
peranzas y temores que conciernen a una y la misma cosa, y diversas consecuen-
cias buenas y malas de nuestros actos u omisiones respecto a la cosa propuesta” 
(p. 47), todas las cuales comparecen ante el tribunal del arbitrio con el fin de 
determinar la voluntad final del individuo. 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 147

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

Así, lo que hace voluntario el ejercicio del derecho natural es la capacidad 
del individuo para deliberar in foro interno sobre apetitos, aversiones y circuns-
tancias, a fin de escoger un curso de acción. Todo ello remite, tal como advierte 
Berlin (2014), a la autonomía moral que define como libertad positiva.

Que esta autonomía moral es una extensión del derecho natural queda to-
davía más claro al revisar el concepto de persona natural, que Hobbes (2007) 
atribuye a aquellos “cuyas palabras o acciones son consideradas como suyas 
propias” (p. 132), es decir, que por ser al mismo tiempo autores y actores de la 
conducta que personifican, ostentan tanto el derecho como la responsabilidad 
sobre su accionar; gozan, pues, tanto de la autonomía como de la autoridad para 
representarse a sí mismos. El juicio racional vuelve a ser un factor diferenciador 
respecto a la libertad mecanicista: hasta el agua puede moverse libremente sin in-
terferencias, pero en lo que concierne a la representación de sí mismo, “los niños, 
los imbéciles y los locos que no tienen uso de razón […] no pueden ser autores de 
una acción hecha por ellos” (Hobbes, 2007, p. 134).

La importancia que reviste esta dinámica de personificación para la vida polí-
tica fue señalada por Pitkin (1967/2014), quien en El concepto de representación 
supo ver que “uno puede ser obligado únicamente si es capaz de conocer sus obli-
gaciones y de tener la suficiente motivación para ejecutar la acción que se pres-
cribe” (p. 37). En términos de Galimidi (2020), ello requiere preservar “todas 
las afecciones, competencias cognitivas y responsabilidades morales que deben 
suponerse en alguien que […] pretende estar en condiciones adecuadas de entrar 
como parte en una relación contractual” (p. 355).

Más recientemente, en Libertad y representación en Hobbes, Bardin (2022) 
prolonga esta línea argumental reconstruyendo el entramado conceptual que 
integran las ideas de “imaginación”, “conatus”, “persona” y “representación” para 
dar cuenta de “la compatibilidad entre la libertad (natural) de los individuos que 
comprenden la multitud y la unidad (artificial) del cuerpo político” (p. 705)11. 
El conatus, entendido como principium ontológico y epistemológico de la uni-
dad de un cuerpo, designa para Bardin (2022, p. 709) el primer movimiento 
causado por la deliberación que tiene lugar en la imaginación de la persona. La 

11	 “the compatibility between the (natural) liberty of the individuals comprising the multitude and the 
(artificial)unity of the body politic.”



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323148

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

continuidad causal entre la antropología hobbesiana y el autómata leviatánico 
se da, según el autor, a través del “concepto de representación como clave para 
la unificación de los poderes humanos naturales en un mismo conatus, esto 
es, en un movimiento coherente y, de hecho, en la ‘vida’ del cuerpo político” 
(Bardin, 2022, p. 707)12. 

El presupuesto sine qua non de esta unidad política, anticipado por Galimidi 
(2020) en Persona y fundamento en el Leviatán de Hobbes, es que “por ser teóri-
camente previo a la constitución de la autoridad soberana, el de autoría no puede 
ser un derecho civil” (p. 370). De modo que, “la única opción que queda es que sea 
un derecho natural”. Pitkin (2014), Bardin (2022) y Galimidi (2020) coinciden en 
la necesidad de conservar la condición de persona natural, que es “una expresión 
eminente (aunque entrelineada) del derecho natural” (Galimidi, 2020, p. 371), –
esto es, una faceta concreta de la libertad natural–, para procurarle a la vida civil 
un núcleo animador cuya vigencia se extienda incluso en el silencio de la ley.

Este silencio, entonces, no desemboca en un bellum omnium contra omnes 
porque la libertad natural haya quedado clausurada, como sostiene Bello Hutt 
(2023), sino porque las personas, en uso de su natural conciencia deliberante, 
atienden a razones autoritativas artificiales (protección y seguridad duraderas), 
que las llevan a preferir el orden antes que la guerra; dicho de otro modo, a reco-
nocerse como autoras de lo primero y no actoras de lo segundo. 

Son estos insumos, imbricados en el derecho de naturaleza y compatibles en 
lo esencial con la variante positiva de la libertad, los que le permiten a Hobbes 
engendrar una idea de obligación modernamente legítima, es decir, una noción 
de conciencia pública que no aliene el principio de la conciencia privada. El vín-
culo de apropiación que la voluntad establece entre la conciencia deliberante y 
los actos que de ella se siguen deriva, precisamente, del “ejercicio del derecho na-
tural de autoría [que], potenciado por una cadena de autorizaciones y de corre-
lativas competencias perceptivas, es una experiencia cotidiana en la vida social” 
(Galimidi, 2020, p. 389). 

En efecto, Hobbes considera que el que un acto pueda ser rastreado hacia 
la voluntad de un autor en pleno uso de sus facultades morales y cognitivas es 

12	 “the concept of representation as the key to the unification of natural human powers into one conatus, 
that is into a coherent motion and indeed into the‘life’ of the body politic.”



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 149

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

prerrequisito para imputarle algún grado de responsabilidad sobre sus actos. En 
consecuencia, solamente a partir de la autoridad que cada individuo tiene sobre 
su autónomo accionar puede germinar una idea de obligación civil con efectos 
concretos en el silencio de la ley13. Esta concatenación no le sería posible al au-
tor del Leviatán si su tejido conceptual estuviese resignado a explicar la libertad 
natural sirviéndose exclusivamente de la “negativa” ausencia de impedimentos. 

Nuestro criterio, por el contrario, intenta reponer el vínculo entre la idea positi-
va de libertad y lo que Dotti (2018), define como el “significado moderno, formal 
e instrumentalista de la ratio hobbesiana” (p. 160). A saber: para el filósofo argenti-
no, solo “si se atribuye, como Hobbes, al hombre natural un uso pleno de su razón”; 
es posible atribuirle la “conciencia de que autolimitarse es el único procedimiento 
apropiado para lograr la meta de la convivencia en paz” (Dotti, 2018, p. 161).

6. De la prudencia como axioma moderno

Con lo dicho, creemos estar en posición de afirmar que el liberalismo hobbe-
siano permite conjugar la libertad privada del individuo con la libertad pública 
del Estado, demostrando una afinidad elemental con el estándar republicano. 
Pero semejante insinuación de cercanía con una tradición política de la que 
Hobbes fue expresamente crítico, demanda subrayar la principal brecha que im-
pide esa aproximación. El individuo hobbesiano, orientado al fin autointeresado 
de conservar su vida mediante el cálculo deliberativo de las alternativas dispo-
nibles, entiende que su codicia, ambición y otros deseos placenteros estimulan 
acciones tan voluntarias como aquellas que surgen de la aversión o el temor a las 
consecuencias de la omisión. Por eso, ante la disyuntiva de formar o no parte 
de una comunidad política, su adhesión y obediencia al poder soberano repre-
sentan para él un derrotero instrumental “por medio del cual […] asegurar su 
libertad y su vida” (Hobbes, 2007, p. 81). 

13	 El silencio de la ley es una expresión clave en el ámbito de discusión de la obra de Hobbes, empleada 
para caracterizar el tipo de libertad que tienen los súbditos del Leviatán. Aquí, se intenta subrayar 
cómo, a través de las responsabilidades que se siguen del ejercicio del derecho natural de autoría, el 
escenario del silencio de la ley no prescinde de la obligación civil, sino que la presupone.



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323150

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

El individuo republicano, por su parte, reconoce un valor intrínseco en la ob-
servancia de las disposiciones civiles, y actúa frente al Estado en la forma en que 
Rousseau atribuía a Catón en la república romana. Esto es, Catón “llevó siempre 
su patria en el fondo de su corazón; sólo vivió para ella, […] defendió al estado, 
la libertad y las leyes contra los conquistadores del mundo y finalmente dejó la 
tierra cuando ya no vio patria alguna a la que servir” (Rousseau, 2001, p. 24).

Retomemos a Skinner en lo que respecta a cómo se produce la articulación en 
la variante maquiaveliana del republicanismo para así comprobar la suposición 
según la cual la teoría del Estado de Hobbes no se distingue radicalmente del 
republicanismo en lo tocante al vínculo entre libertad y obediencia. Para explicar 
este asunto, el historiador se remite al repertorio de virtudes republicanas que, 
de acuerdo con Maquiavelo, todo ciudadano preocupado por defender su propia 
libertad debe cultivar. La primera cualidad decisiva corresponde a la temperantia, 
definida como el “deseo de evitar toda forma de conducta intemperante y desor-
denada” (Skinner, 1990, p. 249) en el desempeño de las dinámicas del Estado. La 
temperancia comporta un sentido de proporción y límite que deviene favorable 
al mantenimiento del orden político y la libertad corporativa del Estado. Simul-
táneamente, representa una forma de preservar el vivere libero del que goza la co-
munidad cívica a escala particular. Esta ecuación deviene para Skinner en prueba 
de que la obediencia puede asegurar el disfrute de las libertades personal y cívica 
sin que esto suponga una paradoja insoluble. ¿Qué puede tener en mente, si no es 
esto, el propio Hobbes (2007) al afirmar que “en el acto de nuestra sumisión van 
implicadas dos cosas: nuestra obligación y nuestra libertad” (p. 177)?

Una respuesta más completa a este interrogante surge de la segunda de las 
virtudes cardinales republicanas que hacen de la obediencia una forma concreta 
de ejercer la libertad, a saber, la prudenza gestada en el espíritu estratégico y cal-
culador de quien es experimentado en los asuntos de la guerra. “Las cualidades 
relevantes son las necesarias para elaborar juicios prácticos, el cálculo cuidadoso 
y eficaz de las posibilidades y de los resultados” (Skinner, 1990, p. 247). Son 
estos mismos atributos los que Hobbes confiere a su arquetipo antropológico 
para que, gracias a su conocimiento de las formas de guerra que proliferan en 
el estado de naturaleza, concluya que solo un ejercicio de autolimitación frente 
al Estado puede producir el movimiento dialéctico que sintetiza los opuestos 
(Skinner, 1990, p. 247). 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 151

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

Lo que enaltece aquí el Maquiavelo de Skinner es la sabiduría prudencial de 
la que es capaz todo hombre con experiencia en los asuntos más mundanos, una 
cualidad que se predica de las multitudes interesadas en que la soberanía corpo-
rativa ampare sus libertades personales. De ahí que Skinner proponga desiden-
tificar esta virtud con un principio de sabiduría atávica, reservado a un selecto 
grupo de notables, para enlazarla con el temperamento experiencialmente pru-
dente del popolo. No se trata, entonces, de la prudencia “del sabio consciente y 
juicioso, los savi” (Skinner, 1990, p. 247), sino de la prosaica capacidad que co-
rresponde a cada ciudadano para calcular un curso de acción y dirimir los medios 
más aptos para seguirlo (Skinner, 1990).

Este principio de acción fundado en una deliberación estratégica sobre cir-
cunstancias eficientes, y ya no sobre presunciones teleológicas, es precisamente 
la encrucijada que, a juicio de Leo Strauss (1936/2006), en La filosofía política 
de Hobbes, vincula tan íntimamente a Maquiavelo con Hobbes en su calidad de 
iniciadores de un pensamiento político –el moderno– que define su identidad 
en proporción a su desprecio de la sabiduría antigua. Se trata, en palabras de 
Strauss, del “reemplazo de la moral de la obediencia por la moral de la prudencia” 
(Strauss, 2006, p. 140) o, como la denomina el propio Skinner (1984) en su obra 
homónima sobre Maquiavelo: la nueva moralidad14, inaugurada por el florenti-
no en fricción con sus maestros del republicanismo clásico y elevada por Hobbes 
hasta su “expresión más sincera y elocuente” (Strauss, 2006, p. 153). 

El argumento de Strauss (2006) se ancla en el miedo a la muerte violenta 
como un criterio supremo de todo tutelaje moral: “Una pasión que no es pru-
dente en sí misma, pero que hace prudente al hombre” (p. 163), pues fija la me-
dida de lo bueno y lo malo en función de las circunstancias que se le presentan 
al individuo cual variables a la espera de que este juzgue el curso de acción más 
prudente y garantizar la autointeresada preservación de su naturaleza. 

Strauss (2006) sostiene que el reemplazo de la antigua ley natural por el 
moderno derecho de naturaleza, como eje de comprensión de las relaciones po-
líticas, tiene su correlato en una reorientación de los criterios morales y epis-
temológicos. El individuo hobbesiano adopta la experiencia histórica, y no la 

14	 También Strauss (2006, p. 153) emplea el rótulo nueva moralidad para titular la séptima sección de 
su monografía sobre Hobbes.



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323152

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

especulación filosófica, como fuente del conocimiento práctico necesario para 
el cultivo de una virtud prudencial no aristocrática, sino replicable a escala mul-
titudinaria en la medida en que “es la más fácil de las artes y las ciencias; [pues] 
no se requiere ningún entrenamiento o educación particular para comprender la 
historia” (Strauss, 2006, p. 136). 

De ahí que Hobbes (2007) también considere que “el entendimiento de las 
gentes vulgares” (p. 277) deviene más apto que las elucubraciones de los letrados 
para el entendimiento de los principios de la ciencia política y la aplicación de los 
valores favorables a la autoridad pública. Esto es, parafraseando el célebre pasaje 
del capítulo xv de El príncipe (Maquiavelo, 2001), el individuo hobbesiano deja 
de ocupar sus deliberaciones en considerar lo que debería hacer para empezar a 
reproducir en su accionar lo que sus iguales de hecho hacen.

A nuestro entender, el paralelismo entre la interpretación según la cual Strauss 
ve en Hobbes un precursor del liberalismo político moderno, y la lectura por la 
que Skinner reivindica la originalidad del republicanismo de Maquiavelo, no 
podría ser más simétrico. Incluso apartándose diametralmente de lo que tradi-
cionalmente se ha entendido como el quid republicano, expresado en el ideal 
rousseauniano de que “el hombre es virtuoso cuando su voluntad particular es en 
todo conforme a la voluntad general” (Rousseau, 2001, p. 22), Skinner argumen-
ta que Maquiavelo no apela a los deberes patrióticos del individuo para persuadir-
lo de adoptar disposiciones autorregulativas como la temperantia y la prudenza. 
Su argumento, más bien, consiste en enseñar que tales disposiciones representan 
“el mejor e, incluso, el único medio para que ‘obremos bien’ en nuestro propio 
beneficio, y, en particular, el único medio para asegurar un grado de libertad per-
sonal para perseguir los fines que hemos elegido” (Skinner, 1990, p. 257). 

Aunque en su reconstrucción maquiaveliana del republicanismo el historiador 
cita continuamente al Leviatán como contrapunto, entiende que Maquiavelo da la 
razón a Hobbes en su elaboración de un concepto de libertad individual definido 
en la persecución sin obstáculos de los fines autónomamente elegidos. En reali-
dad, el florentino se vale de una noción bastante familiar a la comprendida en la 
estructura hobbesiana, y en ella se sustenta para dar cuenta de la forma en que una 
libertad particular es, a través del cultivo de un prudencial y estratégico sentido de 
límite interno, perfectamente compatible con el cumplimiento de los lineamien-
tos civiles sin los cuales se diluye la soberanía que hace a la libertad del Estado.



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 153

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

[A Maquiavelo] se lo elogia, además, por el desapacible énfasis que pone en 
la idea de que todos los hombres son malvados, y que no puede esperarse que 
hagan algo bueno a no ser que vean que ello redundará en su propio bien. De 
tal modo, su sentencia definitiva no es meramente la de que la aparente para-
doja del deber como interés, enuncia, una vez más, una auténtica verdad; como 
sus autoridades clásicas, también él cree que afirma la más afortunada de todas 
las verdades morales. Pues, a no ser que a la generalidad de los hombres malva-
dos se le pueda dar razones egoístas para obrar virtuosamente, es improbable 
que alguno de ellos lleve a cabo acción virtuosa alguna (Skinner, 1990, p. 257).

De esta estrecha identificación entre interés y deber resulta llamativo que 
Skinner destaque, entre los rasgos del republicanismo maquiaveliano, un plant-
eamiento que en Hobbes fue elevado al grado de primer principio moral de un 
diseño antropológico. En efecto, fue Hobbes quien convirtió el más alto de los 
deberes morales (la ley de naturaleza) en un mandato tendiente a satisfacer la 
más pura expresión de autointerés (el derecho de naturaleza). Si aceptamos esta 
comprensión del republicanismo maquiaveliano, cabe entonces preguntarse qué 
sentido tiene excluir al liberalismo hobbesiano sin excluir por las mismas razones 
a Maquiavelo, no ya de la tradición republicana, sino de la apuesta republicana 
por una ciudadanía cuya obediencia autointeresada y prudencial a un Estado 
autárquico redunde en beneficio de sus propias libertades civiles. 

De este modo, advirtiendo que no es nuestra intención hacer de Hobbes un 
paladín republicano, sí nos parece difícilmente sustentable un juicio por el cual 
se pretenda celebrar a Maquiavelo y renegar de Hobbes en el propósito de re-
conciliar los intereses particulares con la autoridad pública a través de lo que, en 
palabras de Constant (1988), constituye un “interés bien entendido” (p. 87)15.

7. Conclusión

Hemos intentado tematizar y desmontar tres tesis a lo largo de esta 
reflexión, arribando a conclusiones que enriquecen la comprensión y el debate 

15	 Con esta expresión el suizo salva a su auditorio del sofisma por el cual se pretende despreciar las 
garantías que solamente el brío de un cuerpo político capaz de autodeterminarse puede ofrecerles 
a nuestros fines más egoístas. 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323154

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

contemporáneo sobre la concepción hobbesiana de la libertad. La primera tesis, 
por la cual se excluye a Hobbes del ideario liberal, sostiene que la arquitectura 
leviatánica es incompatible con la noción de libertad creada por el filósofo. Es 
decir, tan pronto como inicia la vida política, no queda ya nada a lo que pueda 
llamarse propiamente libertad. Sobre el particular, hemos señalado que el ab-
solutismo hobbesiano no equivale a totalitarismo en el sentido de que su grado 
de intervención es cualitativo y no cuantitativo. En otras palabras, se limita in-
equívocamente a los casos en los que la intervención es necesaria para garantizar 
la permanencia del orden, dejando siempre un margen negativo –esto es, de no 
interferencia– individual. Después, mostramos cómo, de este margen privado 
y gracias a la protección estatal, derivan los beneficios y ventajas que se siguen 
de la iniciativa privada y que le dan sentido a la libertad moderna, dando a las 
interdicciones políticas una justificación coherente con el liberalismo político.

La segunda tesis admite esta inclinación liberal, pero niega que sea posible 
trascender el individualismo hobbesiano para dar cabida a una libertad activa-
mente orientada a los intereses políticos, estableciendo así una rivalidad directa 
entre Hobbes y la tradición republicana. Para cuestionar esta suposición, prime-
ro reseñamos críticamente la reconstrucción conceptual de la libertad republica-
na, demostrando que la soberanía de la Commonwealth leviatánica es homóloga 
a la autodeterminación corporativa de la república más democrática en lo que al 
estatus de Estado libre concierne. Así, logramos habilitar el concepto de respu-
blica, en su tradicional uso corporativo o institucional, para referirnos también 
al Estado hobbesiano. Luego, retomamos la libertad natural para distinguir en 
ella lo que “negativamente” puede el cuerpo de lo que “positivamente” puede la 
conciencia. Gracias a esta distinción pudimos establecer la equivalencia entre el 
derecho natural de autoría, inherente a toda persona natural capaz de reconocer 
obligaciones contractuales, y la autonomía moral que caracteriza a quien se reco-
noce libre, dueño de sí y responsable de sus actos. 

Finalmente, la tercera tesis –entendida como la conjunción de las dos an-
teriores– niega las propiedades dialécticas de la comprensión hobbesiana de la 
libertad, al declarar un litigio insuperable entre la libertad fundante y la obedien-
cia fundada. Nosotros, en cambio, encontramos que la filosofía política hobbe-
siana comparte con la tradición republicana, al menos en su vertiente moderna 
de raíz maquiaveliana, el haber dado con un tipo de virtud capaz de sintetizar 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323 155

EL LEVIATÁN EN LAS TIPOLOGÍAS DE LA LIBERTAD

autointerés y civismo. En ambos casos, como hemos mostrado, la prudencia 
constituye la clave de bóveda para poner las inclinaciones egoístas de los indivi-
duos al servicio de las pretensiones autoritativas del Estado y viceversa, garanti-
zando autonomía personal y autodeterminación política. 

Dicho esto, creemos haber demostrado que, si libertad y obediencia son co-
herentes en el registro republicano, no lo son menos en la prosa hobbesiana.

Referencias 

Arendt, H. (1974). Los orígenes del totalitarismo (G. Solana, trad.). Taurus.
Bardin, A. (2022). Liberty and Representation in Hobbes: A Materialist Theory 

of Conatus. History of European Ideas, 48 (6), 698-712. https://doi.org/10.1
080/01916599.2021.1975150 

Bello Hutt, D. (2023). Hobbes y la libertad política como no-arbitrariedad. Bajo 
palabra, 34, 161-180. https://doi.org/10.15366/bp2023.34.008 

Berlin, I. (2014). Dos conceptos de libertad. El fin justifica los medios. Mi trayecto-
ria intelectual. (Á. Rivero, trad.). Alianza.

Colish, M. (1971). The Idea of Liberty in Machiavelli. Journal of the History of 
Ideas, 32 (3), 323-350. https://doi.org/10.2307/2708350 

Constant, B. (1988). De la libertad de los antiguos comparada con la de los 
modernos. En Del espíritu de conquista. (M. Truyol Wintrich y M. Antonio 
López, trads.) (pp. 63-93). Editorial Tecnos. 

Constant, B. (2011). Principios de política aplicables a todos los gobiernos. (V. 
Goldstein, trad.). Katz Editores; Liberty Fund. 

Dotti, J. (2018). El Hobbes de Schmitt. Conceptos históricos, 4 (6), 148-164.
Ferrero, M. (2022). ¿El liberalismo inalienable? Algunas reflexiones sobre las 

ideas liberales. En: M. Tizziani & J. Sidler (comp.). La deriva de las ideas. 
Tradiciones intelectuales y reconfiguraciones locales, entre Europa y el Río de la 
Plata (siglos xviii, xix y xx). Ediciones UNL.

Galimidi, J. (2020). Persona y fundamento en el Leviatán de Hobbes. Areté: revis-
ta de filosofía, 32 (2), 351-393. https://doi.org/10.18800/arete.202002.004 

Hobbes, T. (1928). The Elements of Law Natural and Politic. Cambridge Uni-
versity Press.

Hobbes, T. (2000). De Cive. (C. Mellizo, trad.). Alianza Editorial. 



Universitas Philosophica, 42(85), issn 0120-5323156

RAFAEL ESTEBAN GUTIÉRREZ LOPERA

Hobbes, T. (2007). Leviatán o la materia, forma y poder de una república, ecle-
siástica y civil. (M. Sánchez Sarto, trad.). Fondo de Cultura Económica.

Macpherson, C. (2005). La teoría política del individualismo posesivo. De Hobbes 
a Locke ( J. R. Capella, trad.). Madrid: Editorial Trotta.

Manent, P. (1990). Historia del pensamiento liberal (A. Bixio, trad.). Emecé Edi-
tores.

Maquiavelo, N. (2001). El príncipe (H. Puigdomenech, trad.). Editorial Tecnos.
Pettit, P. (2005). Liberty and Leviathan. Politics, Philosophy and Economics, 4, 

131-151. https://doi.org/10.1177/1470594X05049439 
Pitkin, H. (2014). El concepto de representación. (R. Montoro, trad.). Centro de 

Estudios Políticos y Constitucionales. 
Rodríguez, G. (2024). El ciudadano y la libertad: una lectura skinneriana con 

licencia para el anacronismo creativo. En: Fernández, D., Rozenberg, A. y 
Ramírez, J. (comps.). Thomas Hobbes: libertad y poder en la metamorfosis 
moderna (pp. 37-50). Instituto de Investigaciones Gino Germani.

Rousseau, J. (2001). Discurso sobre la Economía política ( J. Candela, trad.). Edi-
torial Tecnos.

Skinner, Q. (1990). La idea de libertad negativa: perspectivas filosóficas e históri-
cas. En: Rorty, R., Schneewind, J. y Skinner, Q. (comps.). La filosofía en la 
historia: ensayos de historiografía de la filosofía (E. Sinnott, trad.) (pp. 227-
260). Ediciones Paidós Ibérica.

Skinner, Q. (2010). Hobbes y la libertad republicana ( J. Udi Trad.). Bernal: Uni-
versidad Nacional de Quilmes; Prometeo.

Strauss, L. (2006). La filosofía política de Hobbes. Su fundamento y su génesis (S. 
Carozzi y M. Arias, trads.). Fondo de Cultura Económica.


