UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 85, ANO 42
BY julio-diciembre 2025, Bogotd, Colombia — ISSN 0120-5323

EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA
LIBERTAD: CONSTANT, BERLIN Y SKINNER
DIALOGAN A PROPOSITO DE HOBBES

RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA’
doi: 10.11144/Javeriana.uph42-85.Itlh

RESUMEN

Este articulo es un estudio sobre la concepcién hobbesiana de la liber-
tad puesta en tension con los planteamientos tipolégicos de Benjamin
Constant, Isaiah Berlin y Quentin Skinner en torno a la multiplicidad
semdntica del concepto. En ¢l se resena cémo se produce la armoniza-
cién entre libertad y obediencia en el contexto conceptual del Leviatin
cuando se lo interpreta mas alld del paradigma de la libertad negativa y
se entabla un didlogo con aproximaciones alternativas, como la libertad
moderna, la libertad positiva y la libertad republicana. Nuestra agenda de
discusion inicia mostrando los rasgos liberales del concepto zegativo de
libertad propuesto por Hobbes, contintia ensefiando en qué sentido la
autodeterminacién del individuo hobbesiano y del Leviatan se asemejan
a los rudimentos republicanos del concepto positivo de libertad y finaliza
resenando la contribucion de Hobbes al paradigma de la virtud prudencial
como mediador moderno entre autonomia personal y autoridad estatal.

Palabyas clave: derecho natural; libertad individual; soberania; Estado
libre; republicanismo

Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina — Universidad Santo Tomds, Bogota,
Colombia.

Correo electrénico: esteban.gutierrez@usantotomas.edu.co

Para citar este articulo: Gutiérrez Lopera, R. E. (2025). El Leviatin en las tipologfas de la libertad:
Constant, Berlin y Skinner dialogan a propésito de Hobbes. Universitas Philosophica, 42(85), 125-
156.ISSN en linea 2346-2426. doi: 10.11144/Javeriana.uph42-85.1tlh

Recibido: 19.06.25 Aceptado: 25.11.25 Disponible en linea: 22.12.25



UNIVERSITAS PHILOSOPHICA 85, ANO 42
BY julio-diciembre 2025, Bogot4, Colombia — ISSN 0120-5323

THE LEVIATHAN IN THE TYPOLOGIES
OF LIBERTY: CONSTANT, BERLIN, AND
SKINNER IN DIALOGUE ON HOBBES

ABSTRACT

This paper is a study of the Hobbesian conception of liberty, placed in
tension with the typological approaches of Benjamin Constant, Isaiah
Berlin, and Quentin Skinner regarding the semantic multiplicity of the
concept. This work aims to show how liberty and obedience are har-
monized within the conceptual framework of the Leviathan when it is
interpreted beyond the paradigm of negative liberty and brought into
dialogue with alternative approaches such as modern liberty, positive lib-
erty, and republican liberty. Our discussion begins by outlining the liberal
traits of Hobbes’s ‘negative’ concept of liberty, continues by showing in
what sense the self-determination of the Hobbesian individual and of the
Leviathan itself resembles the republican rudiments of the ‘positive’ con-
cept of liberty, and concludes by reviewing Hobbes’s contribution to the
paradigm of ‘prudential’ virtue as a modern mediator between personal
autonomy and state authority.

Keywords: natural right; individual liberty; sovereignty; free State;
republicanism



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

1. Introduccién

Es INSOSTENIBLE ARGUMENTAR que las criticas frecuentemente dirigidas a
Thomas Hobbes, relativas a la tension entre su preferencia autoritaria y la nocién
moderna de libertad natural carecen de sustento en su obra. En mdas de una oca-
sién, el propio Hobbes (1651/2007, pp. 173 y 220) afirma que la limitacién de
la libertad natural puede considerarse la finalidad principal de la existencia de la
ley civil. Partiendo de esta premisa, este trabajo no busca desacreditar las criticas
ala concepcién hobbesiana de la libertad restando importancia a los pasajes del
Leviatin que las inspiran. En cambio, pretende hacerlo en virtud de una lectura
menos reduccionista de la prosa hobbesiana en su conjunto. Nuestra pauta de in-
terpretacién se niega a dar por cierto que la limitacién hobbesiana de la libertad
natural vaya en detrimento de la libertad propiamente dicha. Al mismo tiempo,
evitamos la conclusién de que el principio fundante de la modernidad politi-
ca, expuesto en el Leviatdn, se reduzca a la ausencia de impedimentos externos.
En linea con autores como Quentin Skinner (2010), creemos que afirmar “que
Hobbes exhibe una ‘hostilidad creciente’ hacia las reivindicaciones en pro de la
libertad y que esta hostilidad encuentra su punto mds alto en el Leviathan es
malinterpretar el sentido de sus reflexiones” (p. 137).

A la luz de tres tipos de abordajes tipoldgicos, examinamos el concepto
hobbesiano de libertad en el Leviatin, mostrando cémo se desborda su célebre
interpretacién negativa. El primero es el presentado por Benjamin Constant en
“De lalibertad de los antiguos comparada con la de los modernos” (1819/1988);
el segundo es el presentado por Isaiah Berlin en Dos conceptos de libertad
(1958/2014), y el tercero es el del propio Skinner en textos como “La idea de
libertad negativa: perspectivas filoséficas ¢ histéricas” (1982-1983/1990), y
Hobbes y la libertad republicana (2008/2010). Con el 4nimo de contribuir al
esclarecimiento de dos razonamientos —a nuestro juicio dudosos— que se repro-
ducen con facilidad, confrontamos nuestra agenda interpretativa con la serie ti-
poldgica descrita antes. El primero de los razonamientos a los que nos referimos
(a) sostiene que la libertad negativa del individuo hobbesiano no tendria més
finalidad que quedar integramente subordinada a la autoridad del Estado levia-
tdnico; el segundo (b) sostiene que el modelo politico hobbesiano no resiste la

incursion de una idea de libertad que no sea su propia acepcién negativa, siendo,

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 127



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

luego, incompatible con todas las demds. Ambas hip6tesis desembocan en una
misma proposicién: (c) el disefio politico propuesto por Hobbes no informa
la compatibilidad esencial entre la libertad y la obediencia. Consideramos que
Constant, Skinner y Berlin han coincidido en colegir que esa compatibilidad
es posible, pero ninguno concede que la obra de Hobbes ofrezca condiciones
suficientes para su realizacién.

En el contexto de debate actual es posible encontrar lecturas que habilitan
la compatibilidad entre libertad y obediencia en el pensamiento de Hobbes, lo
cual coincide con nuestra interpretacion. Uno de los ejemplos mds destacables
es el de Donald Bello Hutt (2023), quien zanja la brecha acentuando la ausencia
de arbitrariedad como la manera adecuada de entender la libertad en Hobbes.
Esto aporta argumentos oportunos para nuestra causa interpretativa. Veremos,
sin embargo, que aquello que nos distancia del planteamiento de Bello, y que
fundamenta la relevancia del nuestro, es la connotacién que adquiere la libertad
una vez iniciada la vida civil. Para Bello Hutt, el contenido de esa libertad (no ar-
bitrariedad) difiere de la denominada libertad natural (no impedimentos). Para
nosotros, una distincion preliminar entre libertad negativa y derecho natural es
condicidn para comprender que el contraste entre libertad natural y civil no ra-
dica en su contenido, sino en su forma, de modo que, en lo esencial, estariamos
hablando de la misma libertad. Otro aspecto diferenciador de nuestra propuesta,
derivado de la distincién entre libertad negativa y derecho natural, radica en la
identificacién conceptual del segundo con una libertad entendida en sentido po-
sitivo. Para desarrollar este punto entraremos en didlogo con otras lecturas con-
temporaneas relevantes, como las de Gabricla Rodriguez Rial (2024), Andrea
Bardin (2022), José¢ Luis Galimidi (2020) y Jorge Eugenio Dotti (2018).

Para desarrollar una linea de lectura que permita atribuirle 2 Hobbes una
comprensién del concepto de libertad més madura de lo que sus adversarios
suelen reconocerle, nuestra argumentacion se despliega en tres momentos. Ini-
cialmente, (apartados 2 y 3) examinamos la critica protoliberal que representa a
Hobbes como un fandtico de la autoridad estatal incapaz de admitir la inaliena-
bilidad de la esfera privada. Para esto mostramos c6mo, en el vientre leviaténico,
prosperan los sintomas més individualistas de la libertad. Después (apartados 4
y 5), examinamos el verdadero alcance conceptual de nociones como soberaniay

derecho de naturaleza, lo que supone un desafio mayor por cuanto el semblante

128 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

liberal del ideario hobbesiano es concedido solamente para hacerle vulnerable
ante los contraargumentos republicanos que denuncian la ausencia de una li-
bertad basada en la autodeterminacién positiva de la esfera publica y de los in-
dividuos que la integran. Finalmente (apartado 6), mostramos c6mo el marco
de la modernidad politica permite salvar la brecha entre interés personal y deber
civico, contribuyendo a despejar la aparente contradiccion entre libertad y obe-
diencia. Esto, a través de un principio de conducta prudencial reivindicado tanto

por el liberalismo hobbesiano como por el republicanismo maquiaveliano.

2. El alcance cualitativo de la soberania

PARA DESEMBARAZARNOS de algunos de los juicios mds comunes que han
pesado sobre Hobbes, atendamos a la primera y més simple capa de la critica
al Leviatdn, labrada por Constant en la version extendida de sus Principios de
politica aplicables a todos los gobiernos. Alli, Constant (1806/2011) sostiene que,
de los dos principios que estructuran la idea rousseauniana de autoridad politica
—su fundamento en la voluntad general y su caricter absoluto—, el tltimo le con-
duce a lidiar con Hobbes como exponente del absolutismo. Constant admite,
sin mayor reparo, que la legitimidad de toda autoridad deriva del ¢jercicio de
una voluntad general; su preocupacién radica en la pretensién hobbesiana de
que el poder autoritativo sea investido con un derecho de ejecucién ilimitado,
capaz de pronunciarse mas alld de la individualidad y, en casos de necesidad, en
detrimento de ella. Para ¢l, concebir la autoridad politica como absoluta implica,
como contrapartida, un extravio inminente de la libertad. Asi, Constant (2011)
encarna la faceta més superficial del desdén por la propuesta hobbesiana, argu-
yendo que “con la palabra absoluto, nila libertad ni [...] la paz ni la felicidad son
posibles bajo ninguna institucién” (Constant, 2011, p. 43). Ademds, Constant
(2011, p. 43) le recuerda a Hobbes ciertas obviedades: que el castigo solo recae
sobre las culpas, que la guerra solo procede en la enemistad y que la ley solo
tiene lugar en el desorden. Todo lo cual sugiere que el fildsofo suizo atribuye al
inglés un concepto “cuantitativo” del cardcter absoluto que reviste la soberania.
En palabras de Berlin (2014), “Constant no podia comprender por qué si el so-
berano era ‘todo el mundo’ no debia oprimir, si asi lo decidia, a ninguno de los

‘miembros’ de su yo invisible” (p. 104). Esto es, la reduccién del poder absoluto

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 129



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

auna magnitud cuantitativa solamente puede redundar en la alienacién absoluta
de todas las instancias sobre las que su voluntad se proyecta.

Ciertamente, Constant (2011) acierta en delimitar normativamente los
alcances de la soberania en un sentido cualitativo, al limitar su capacidad de
interferencia a los casos en los que el deber y la necesidad la autorizan, y no al
simple hecho de poder interferir. Lo discutible, a nuestro juicio, es que presente
el absolutismo hobbesiano como una medida cxantitativa que interfiere arbi-
trariamente, en proporcion a su densidad aritmética. De ser cierto que la idea
hobbesiana de soberania absoluta equivale al desalojo de todo resto de libertad,
entonces resulta enigmdtica la existencia del capitulo xx1 del Leviatin, a cuyo
contenido no se hace mencién alguna en la critica de Constant. Sostenemos
que Hobbes no es indiferente a la idea de que aquello que confiere sentido a la
libertad, incluso en su escueta acepcion negativa, es la determinacion cualitativa
del espacio de no interferenciay, por tanto, un ejercicio no arbitrario de la sobe-
ranfa absoluta. En el capitulo xx1, dedicado a la libertad de los sibditos, y casi
como respuesta anticipada a la inquietud constantiana de que “las leyes podrian
prohibir tantas cosas que tampoco habria libertad” (Constant, 2011, p. 30),
Hobbes (2007) replica que “no existe en el mundo Estado alguno en el cual
se haya establecido normas bastantes para la regulacién de todas las acciones y
palabras de los hombres, por ser cosa imposible” (p. 173). En efecto, el criterio
del inglés implica que, incluso en los contextos més intervencionistas, siempre
que las conductas no estén permanentemente mediadas por la coercion fisica,
la existencia de un espacio basico en el que el individuo conserva su derecho a
desplegarse negativamente en libertad es una consecuencia necesaria.

Nuevamente, el estudio de Berlin en Dos conceptos de libertad resulta ilustra-
tivo al respecto. Al emparentar el liberalismo de Tocqueville y Constant con la
filosofia politica de Locke, Mill y Hobbes —cuya definicién de hombre libre cita
en una nota al pie—, Berlin (2014) advierte que, si bien todos ellos reconocian
la necesidad de delimitar la libertad individual para evitar que socavara los fun-
damentos integradores de la sociedad civil, también crefan “que debifa existir un
cierto 4mbito minimo de libertad personal que no podia ser violado bajo ningn
concepto” (p. 50). En el mismo texto también se sittia a Hobbes en un espectro
de pensamiento conservador y reaccionario, caracterizado por acentuar més brio-

samente la necesidad de regular las conductas individuales para mantener valores

130 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

como la justicia, la seguridad, la felicidad o la cultura. Poniendo como contra-
punto de Hobbes las posturas mas interesadas en la contencién del poder publi-
co, Berlin (2014) afirma que “los dos bandos estan de acuerdo en que una parte
indeterminada de la vida humana ha de permanecer independiente de la esfera de
control social. Invadir este vedado, por poco que fuera, serfa despotismo” (p. 53).

En este sentido, concediendo a Hobbes un interés por mantener una esfera
de libertad individual, Berlin (2014) dard un giro a la idea de la pérdida de li-
bertad en el modelo leviatdnico al atenuar el alcance de la tesis. Lo que se afirma
a partir de Berlin (2014), ya no es que el disefio hobbesiano sea enteramente
incompatible con la libertad, sino que en los casos concretos en que la legalidad
afirma su pretensién autoritativa de condicionar normativamente la conducta
del individuo, la observancia de la ley comporta un acto no-libre. Las leyes no
encadenan al individuo en todas las circunstancias comprendidas en su jurisdic-
cidn, pero si en aquellas acciones a las que su enunciado refiere, incluso si de su
cumplimiento emana un mejor beneficio que la libertad individual o si se evita
un yugo ain més subordinante que la legalidad. Respecto al concepto negativo
de libertad, se anota que del hecho de que las interferencias legales resulten con-
venientes para dar cabida a un entorno de seguridad, justicia, igualdad, abun-
dancia, ocio, etcétera, no se sigue que dichas interferencias no sean tales. Segin
lo interpreta Berlin (2014), Hobbes habria preferido ser franco con respecto ala
suspension cualitativa de la libertad antes que enganar a su lector a propdsito de
las implicaciones que la aplicacién de la ley acarrea para su derecho de no ser obs-
taculizado. Con todo, Hobbes “no tenia la pretension de que los soberanos no
esclavizasen sino que justificé tal esclavitud, y al menos no tuvo la desvergiienza
de denominarla libertad” concluye Berlin (2014, p. 104). Es aqui donde el argu-
mento de Berlin empieza a generarnos suspicacias. No tanto por la liviandad de
considerar que Hobbes justifica algun grado de esclavitud en su esquema de suje-
cién politica, sino porque una lectura cuidadosa del Leviatdn no puede ignorar

que Hobbes si informa la coherencia entre la libertad y los actos de obediencia.

3. Obediencia voluntaria: sobre la libertad en el Estado

LA TESIS MAS CELEBRE DE SKINNER a propdsito de Hobbes se refiere pre-

cisamente al cambio del concepto de libertad en el Leviatin, con respecto a

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 131



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

obras anteriores como Elementos del derecho natural y politico (1640/1928) y
De Cive (1642/2000). Con respecto a los Elementos, donde el concepto no apa-
rece explicitamente definido, Skinner (2010) concuerda con Pettit (2005) en
que Hobbes habria dado a la idea de libertad una especificidad subliminal, pero
inequivoca, definiéndola como ‘ausencia de obligacién™. Bajo este criterio no
habria lugar a objetar la idea de Berlin (2014) segtin la cual un acto de obedien-
cia es idéntico a un acto no-libre. Sin embargo, en la presentacién a De Cive de
1642, Hobbes (2000) introduce una definicién explicita, ya condicionada por la
clausula mecanicista que deriva su sentido y validez conceptual de su aplicabili-
dad al movimiento de los cuerpos: “la libertad, si quisiéramos definirla, 70 es otra
cosa que una ausencia de obstdaculos que impiden el movimiento” (p. 167). Pero no
es sino hasta el Leviatin cuaando Hobbes lleva su definicién a término, mediante
un injerto decisivo para las consideraciones politicas: ya no se refiere inicamente
a obstdculos o impedimentos, sino a obstdculos externos, que recortan de facto
el espacio de movilidad del individuo. Estos se distinguen de los obstéculos in-
ternos o arbitrarios, que radican en el propio arbitrio deliberativo del agente.
Hobbes (2007) afirma que “cuando el impedimento de la mocién radica en la
constitucion de la cosa misma, no solemos decir que carece de libertad” (p. 171),
apenas unas lineas antes de mostrar cémo, una vez consumada la definicién nega-
tiva de libertad, puede sostenerse que esta resulta compatible con movilizadores
internos del arbitrio, como el temor, que conducen a la obediencia.

Esta compatibilidad asoma en los casos mds ordinarios de obediencia civil,
cuyo ejemplo mds diciente, en opinién de Hobbes, es el caso de quien paga sus
deudas por temor a la pena de prisién. Lo que garantiza la libertad de este acto
de obediencia es un axioma liberal elemental: la medida punitiva que respalda la
norma no es preventiva, sino consecutiva, no clausura la posibilidad de deliberar
entre alternativas ni de actuar conforme al veredicto. Asi, cuando el juicio indica
que lo mds conveniente es cefiirse a la ley, el resultado, en contra de la lectura
de Berlin (2014), es un acto deliberado, y por lo tanto libre, de obediencia. De

este modo, cuando Hobbes (2007) afirma que “generalmente todos los actos que

1 EnLiberty and Leviathan, Pettit (2005) despliega el argumento histérico-conceptual segtin el cual
“en The Elements of Law se hace referencia clara y tnicamente a la libertad como no-obligacién”
[in The Elements of Law it clearly and uniquely refers to freedom as non-obligation”] (p. 137).

132 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

los hombres realizan en los Estados, por temor a la ley, son actos cuyos agentes
tenfan /ibertad para dejar de hacerlos” (p. 172), el razonamiento opera con una
idea de libertad negativa circunscrita a la ausencia de interferencia factual sobre
nuestros actos voluntarios, no a la ausencia de consecuencias sobre los mismos.
Obedecer y desobedecer son alternativas de accion para cualquiera en situacion
civil; que la ley, por otra parte, esté amparada por un poder coercitivo presto a
interceder en caso de desobediencia es una realidad distinta. En efecto, Hobbes
no considera que todo lo que se desprenda de los actos libres deba convalidar las
pretensiones del agente. En otras palabras, Hobbes entiende bien que el ¢jercicio
de la libertad también puede ser contraproducente para si mismo. Dicho esto, el
temor a las consecuencias indeseables de un acto libre de desobediencia no hace
menos libre el subsiguiente acto de obediencia.

Si bien el ejercicio libre de la accién, cuando desemboca en el desacato, pue-
de acarrear consecuencias asociadas al recorte de la libertad negativa, las deri-
vaciones de los actos deliberados de obediencia también pueden consistir en la
recepcion de cierto margen de libertad. Asi se sugiere en el escenario hobbesiano
de la conquista, cuando se alude a “quienes contratan con el vencedor, prome-
tiéndole obediencia a cambio de la vida y de la libertad” (Hobbes, 2007, p. 580).
De esta cita es razonable suponer que lo que se recibe por efecto del pacto no es
un aumento o expansion de la libertad negativa ni una reduccién del espacio de
no interferencia. Lo que se sigue del pacto no es un acotamiento factico de la
libertad negativa, sino el aseguramiento, limitado pero efectivo, de su ejercicio.

Ahora, tal y como alega el propio Berlin (2014), desde la dptica liberal clésica
la admisién del orden civil y sus interdicciones no se explica Gnicamente por el
tamano de la libertad negativa politicamente garantizada. Existen otros beneficios
que acaban de dar sentido a las relaciones de subordinacion politica, beneficios
que Berlin (2014) evita homologar con la libertad negativa, aunque ello no nos
impide identificarlos con otro tipo de libertad. Esta reflexién sobre lo que pro-
ducen los actos libres de obediencia nos devuelve a Constant, quien introduce
una significacién de libertad suceddnea pero distinta de la de libertad negativa:
la libertad moderna.

Consideremos, primero, qué entiende Hobbes (2007) a propdsito del fru-
to de la vida civil. Ya en el capitulo x1, el filésofo incluye entre las causas de la

disposicion humana a la obediencia un caracteristico “afdn de tranquilidad y de

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 133



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

placeres sensuales” (p. 80), cuya consecucion, en circunstancias preestatales, se ve
continuamente postergada por la necesidad de priorizar las labores de supervi-
vencia y seguridad propia. De ahi que este “amor a las artes”, este “afdn de saber, y
las artes de la paz inclinan a los hombres a obedecer un poder comun, porque tal
deseo lleva consigo un deseo de ocio, y, por consiguiente, de tener la proteccion
de algin otro poder distinto al propio” (p. 80), a fin de destinar nuestra fuerza
vital al desempeno de actividades y propdsitos mds concupiscibles.

Esta inclinacién humana a trascender la mera autoconservacion halla su cauce
intraestatal en las libertades que, en el silencio de la ley, todo subdito puede ejercer
conforme alo que su propio juicio y preferencias privadas determinen: “por ejem-
plo, la libertad de comprar y vender y de hacer, entre si, contratos de otro género,
de escoger su propia residencia, su propio alimento, su propio género de vida,
e instruir sus nifos como crea conveniente, etc.” (Hobbes, 2007, pp. 173-174).
Que el “silencio de la ley” no equivale a ausencia de legalidad ha sido sefalado
en aproximaciones recientes como la de Bello Hutt (2023), quien sostiene que
“cuando el soberano calla, debe quedar algo latente que otorgue certeza a los su-
jetos de que las condiciones bajo las cuales la vida pueda ser predecible, ordenada
y segura, siguen en pie” (pp. 165-166).

La compatibilidad entre dicho silencio y una forma especifica de la libertad
se verifica en el hecho de que lo que los individuos procuran mediante su conver-
sién civil es, parafraseando a Hobbes (2007, p. 103), la oportunidad de ocurren-
cia para la industria, la certidumbre en la planificacion a futuro, el cultivo de las
tierras, la propiedad sobre las mismas, los ejercicios de navegacidn, la construc-
ci6n de edificaciones confortables, la emergencia de instrumentos que facilitan
labores de gran esfuerzo, el conocimiento acerca la faz de la tierra, el computo del
tiempo, las artes, las letras y, en sintesis, la sociedad.

El concepto de seguridad civil que, para Hobbes (2007), constituye la causa
final de la fundacién del Estado, no agota su significado en “una simple conserva-
cién delavida” (p. 275), sino que en su enunciacién también deben considerarse
implicadas “todas las excelencias que el hombre puede adquirir para si mismo

por medio de una actividad legal, sin peligro ni dafio para el Estado” (p. 275)

2 Lecturascomolade Hannah Arendt (1951/1974) en Los origenes del totalitarismo, Crawford Macpher-
son (1962/2005) en La teoria politica del individualismo posesivo y Pierre Manent (1987/1990) en

134 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

Con ello, Hobbes demuestra honrar una de las reglas cardinales de la tradicion
liberal, al menos tal y como es caracterizada por Maximiliano Ferrero (2022) en

“¢El liberalismo inalienable? Algunas reflexiones sobre las ideas liberales™

Un principio fundamental de la filosofia liberal es que las restricciones a la
libertad deben estar debidamente justificadas, fundamentalmente, porque la
libertad individual es preexistente a la ciudadanta, a la po/is, y a esta le corres-
ponde su proteccidn. El rol del Estado es, principalmente, el de proteger la
igual libertad de accién de los individuos, evitando que sus libertades o dere-
chos se vean diezmados por violaciones perpetradas por otro individuo o cor-

poracidn, estableciendo, a su vez, restricciones universales legitimas (p. 187).

Por su parte, cuando Constant (1988), en “De la libertad de los antiguos
comparada con la de los modernos”, afirma que “el objeto de los modernos es la
seguridad de sus goces privados; y ellos llaman libertad a las garantias concedidas
por las instituciones de estos mismos goces” (p. 76), sus palabras no resultan
adversas al criterio con que Hobbes expone no solo la conveniencia fisioldgica
de una vida civilmente ordenada, sino también su deseabilidad individualista e
industrialista. En los primeros pardgrafos de su conferencia, Constant (1988) se

refiere al concepto de libertad moderna como:

el derecho de no estar sometido sino alas leyes, no poder ser detenido, ni preso,
ni muerto, ni maltratado de manera alguna por el efecto de la voluntad arbi-
traria de uno o de muchos individuos: es el derecho de decir su opinién, de es-
coger su industria, de ¢jercerla, y de disponer de su propiedad, y aun de abusar
sise quiere, de ir y venir a cualquier parte sin necesidad de obtener permiso, ni
de dar cuenta a nadie de sus motivos o sus pasos: es el derecho de reunirse con
otros individuos, sea para deliberar sobre sus intereses, sea para llenar los dias

o las horas de la manera mds conforme a sus inclinaciones y caprichos (p. 67).

Este espectro de prerrogativas, todas ellas dependientes de un margen de laten-
cia legislativa, excede lo que la libertad negativa contempla en sentido estricto. Por

otra parte, vistas las licencias con que Hobbes caracteriza la vida bajo el Estado,

Historia del pensamiento liberal, resenan el proceso hobbesiano de creacién del Estado como la
busqueda interesada de condiciones de paz civil en las que los individuos puedan gozar del fruto
de su natural iniciativa privada.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 135



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

dificilmente podrian considerarse excluidas de ¢l las libertades relativas al rego-
cijo individual de una intimidad impenetrable, el beneficio personal de una so-
ciabilidad pacificay el disfrute del producto de la iniciativa privada. Sostenemos,
pues, que lo que el liberalismo de Constant denomina “libertad moderna” no es
distinto de lo que Hobbes entiende por “libertad de los subditos”. Mas atin, dado
que estas libertades son, para Hobbes, ¢l fruto de un acto de autolimitacion y
obediencia primordial, no resulta del todo evidente —al menos no tan evidente
como le resulta a Berlin (2014)- que el esquema hobbesiano se resista a conce-
bir la obediencia como una forma especifica de ejercer la libertad. Més adelante
ofreceremos indicios adicionales sobre esto.

Por lo pronto, incumbe reconocer una omisién significativa en el recién ci-
tado pardgrafo, y es todo lo tocante a las lineas en las cuales Constant (1988)
define la libertad moderna, como el “derecho de influir [...] en la administracién
del gobierno” (pp. 67-68). Es sobre este punto que descamos detenernos ahora,
pues aqui es donde encalla el imaginario —a nuestro juicio erréneo— segun el
cual el arquetipo politico-institucional del LZeviatin no admitird un concepto de
libertad que desborde su habitual énfasis individualista y adquiera una connota-

ci6én especificamente politica.

4. La forma soberana del Estado:
sobre la libertad del Estado

SERA SKINNER (2010) quien exponga la versién més completa de este plantea-
miento critico en su libro Hobbes y la libertad republicana, cuya pauta argumen-
tal unge a Hobbes como “el enemigo mds temible de la teorfa republicana de la
libertad” (p. 12). Skinner reconoce el esfuerzo hobbesiano por demostrar que
la obediencia politica es afin al ¢jercicio de la libertad individual, y advierte que
este planteamiento coincide en sus trazos mds gruesos con el tipo de relacién
que el republicanismo espera entablar con la libertad. El matiz diferenciador, del
cual se desprenden sus discrepancias, consiste en que el historiador condicio-
na dicha convergencia al contexto de una autoridad politica ordenada bajo un
régimen republicano de gobierno, lo cual deja por fuera de toda posibilidad al

Estado mondrquico al que Hobbes era tan afecto.

136 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

A partir de aqui, el interrogante deja de ser si es posible ser libre dentro de
un Estado, para convertirse en la pregunta por qué tipo de Estado es aquel cuyos
miembros pueden considerarse libres.

Pivoteando en el Digesto como sostén del paradigma republicano, Skinner (2010)
aduce que lo que distingue la libertad de la servidumbre es que “la /ibertas de la
que gozan los hombres libres radica en que estos se hallan ‘bajo su propio poder;
lo opuesto a encontrarse ‘bajo el poder de algin otro™ (p. 10). Este criterio adop-
ta la forma de una libertad positiva a la manera de Berlin (2014) al explicarse no
a partir del margen de no interferencia, sino en razén de “qué o quién es la causa
de control o interferencia que puede determinar que alguien haga o sea una cosa
u otra” (p. 47). Asi, la libertad en el sentido republicano se predica del agente
cuya conducta no responde, en tltima instancia, sino a su propio arbitrio, y que,
por ello, puede reconocerse duenio de si mismo y de sus actos.

Esta concepcidn republicana incorpora, ademds, una cldusula adicional que
es decisiva para la totalidad del orden politico: todo atisbo de libertad “se con-
vierte en su opuesto en virtud de la sola presencia de un poder arbitrario, cuyo
efecto es rebajar a los miembros de dichas asociaciones de la condicién de hom-
bres libres a la de esclavos” (Skinner, 2010, p. 10). De esto se sigue que, para que
los miembros de una comunidad civil puedan considerarse duenios de si mismos,
el tipo de organizacion que los congrega no puede desempenarse bajo la forma
de un poder arbitrario, esto es, cuyas determinaciones le sean extranas al arbitrio
de la colectividad gobernada. El Estado, para abreviar en una expresién cardinal
del debate, ha de ser un Estado libre.

Para precisar lo que dice la tradicién republicana sobre la libertad del Estado,
Skinner nos remite a fuentes clasicas como Tucidides —cuya Historia de la guerra
del Peloponeso fue traducida por primera vez al inglés por el propio Hobbes—,

quien recoge en el discurso funebre de Pericles la celebracion de

“el estado de libertad” heredado por sus conciudadanos, [y] lo describe en tér-
minos de la condicidn en que estos son “enteramente autosuficientes”. Cuando
el embajador de Mitilene declara [...] que su ciudad sigue siendo “nominal-
mente un Estado libre”, lo que quiere decir es que él y sus conciudadanos tienen
“atin leyes propias”. Y, similarmente, al pronunciar Hermécrates [...] su discur-
so en favor de la paz equipara el deseo de “que nuestras ciudades sean libres”

con el anhelo de ser “duefios de nosotros mismos” (Skinner, 2010, pp. 66-67).

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 137



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

Sucesivamente, Skinner (2010) se remite a la Historia de Roma desde su fundacién
de Tito Livio —concretamente la traduccién de Philemon Holland (1600), a la
que se sabe que Hobbes habria tenido acceso— para recordar la revuelta que con-
dujo al derrocamiento y destierro del reinado tarquino, tras lo cual, “el pueblo de
Roma’ fue capaz de instituir ‘un Estado que, de ahi en mds, fue libre’ ‘Su libertad;
prosigue, radicaba en el hecho de que ‘la autoridad y el imperio de la ley” habian
pasado a ser ‘més poderosos que los de los hombres™ (Skinner, 2010, p. 68).

Son varios los elementos que se conjugan en las referencias que dan forma al
concepto en cuestion, a saber: “un Estado en el que solo gobierna la ley”; en el
que “cada quien presta su asentimiento activo a las leyes que lo obligan”; que “no
se halla sujeto a ninguna otra voluntad que no sea la de sus propios ciudadanos”;
y que es “libre de toda tirania interna y de toda dependencia respecto de otros
Estados” (Skinner, 2010, p. 66). La reunién de este conjunto de ideas se precipita
en la escritura del historiador hacia la apresurada conclusion de que la ocurrencia
de un Estado libre es connatural de la institucién de un gobierno democrético, es
decir, indisociable del gobierno popular.

Esta deduccién, como bien sabe Skinner, no es tan fluida o autoevidente
como su prosa lo sugiere. En el Leviatin encontremos una lectura del pensa-
miento cldsico que sitta la especificidad conceptual de la libertad del Estado no
en el reparto popular del gobierno, sino en la autarquia institucional. Al refe-
rirse, en el capitulo xx1, a la forma en que los “escritores democréticos” de su
tiempo empleaban el concepto de libertad, Hobbes indica en las notas al margen
que su campo semantico no excede la libertad de los Estados para actuar como
entes soberanos: “Atenienses y romanos eran libres, es decir, Estados libres: no en
el sentido de que cada hombre en particular tuviese libertad para oponerse a sus
propios representantes, sino en el de que sus representantes tuvieran la libertad
de resistir o invadir a otro pueblo” (Hobbes, 2007, p. 175). Inspirados en el aris-
totelismo escoldstico, estos escritores a los que Hobbes (2007) tanto instigaba
no tendrian en mente otra cosa que una libertad politica en el sentido de “Esta-
dos y republicas que no dependen una de otra” (p. 175).

Skinner (2010) recibe con suspicacia esta interpretacion, achacandole cierta
miopfa por la cual el significado del concepto se reduce “al hecho obvio de que
todos los Estados independientes son libres de actuar como les plazca” (p. 144).

Ademis, entiende bien que esta sobriedad en la concepcidn de la libertad del

138 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

Estado habilita a Hobbes a imbuir su propia arquitectura politica, mediante la
nocién de soberania, una propiedad que Skinner considera de exclusiva extrac-
cién republicana. Que Hobbes adopte una nocion de libertad estatal que vin-
dique la libertad particular del ciudadano sin comprometerse con un régimen
popular de gobierno es precisamente lo que le convierte en el “enemigo miés te-
mible” del republicanismo.

No sorprende que ya desde su diagnéstico —segun el cual el rasgo antirre-
publicano de Hobbes consiste en considerar que los tedricos republicanos “se
hallan completamente equivocados al suponer que solo en Estados libres pode-
mos vivir como hombres libres” (Skinner, 2010, p. 143)~ el historiador se resista
a conceder que el modelo politico hobbesiano pueda llamarse un estado libre.
La razon de esto radica en su preocupacion acerca de la filiacién mondrquica de
Hobbes —cierta a todas luces— y en la sucesiva suposicién —falsa, como veremos
en breve— de que el modelo leviatdnico del Estado serfa de suyo una monarquia.

Asi, dado que Skinner no concibe una idea de libertad estatal que no repose en
una organizacién popular del gobierno, cuando insinta que el de Hobbes no es
un Estado libre, lo que en realidad pretende senalar es que el modelo hobbesiano
no es una republica popular y democratica, sino una monarquia.

La homologacién entre Estado libre y gobierno popular se revela como un
sesgo tan pronto como se presta atencion a la lectura de Colish (1971) sobre
Magquiavelo, figura central del republicanismo renacentista por el que Skinner
muestra un ostensible interés. En La idea de libertad en Maquiavelo, Colish (1971)
distingue cuatro sentidos diferentes en que el florentino emplea el concepto de
liberta, siendo uno de los usos més frecuentes el de la libertad corporativa, me-
diante el cual se expresa que “la autonomia de una ciudad-Estado es lo que la defi-
ne como entidad politica vis-4-vis otras potencias” (p. 328)*. Con esta nocién se
alude a la independencia detentada por las ciudades-Estado respecto de sus pares
corporativos: un rasgo crucial para las relaciones exteriores que, sin embargo, no
presupone forma alguna de gobierno determinada para el régimen interno.

Por contraste con las comunidades en estado de servitii o dependientes de una

jurisdiccidn extranjera, la libertad que Maquiavelo atribuia a las ciudades-Estado

3 “the autonomy of a city-state is what defines it as a political entity vis-a-vis other powers.”

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 139



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

de su tiempo consistia en el derecho de regirse a si mismas solamente por leyes pro-
feridas por su propia funcién legislativa. A mayor detalle, Colish (1971) explica
que “una ciudad que tiene autonomia es soberana de si misma (principe di se stessa),
una definicién [...] paralela a la famosa férmula de Bartolus de Sassoferrato para la
soberanfa urbana, civitas sibi princeps” (pp. 327-328)*.

Asi, Colish advierte que la acepcion corporativa de la libertad no proviene
enteramente de la Antigtiedad clésica grecorromana. Maquiavelo solo toma de
Roma el sujeto juridico de “corporacion”. El linaje conceptual de la liberza cor-
porativa conduce, mds bien, a un 4mbito en el que la idea de gobierno popular
no tenia asidero conceptual ni histdrico: el entorno institucional eclesidstico. En
estalinea, Colish (1971) senala que “el uso que hace [Maquiavelo] de estaidea estd
en completa conformidad con la teorfa de la corporacién desarrollada en la Edad
Media” (p. 327)°, lo cual se verifica en Istorie Fiorentine (1532), donde Maquiavelo
se refiere al derecho eclesidstico-institucional de “anular todas las politicas que
contravenian lalibertad de la Iglesia (/iberta ecclesiastica)” (Colish, 1971, p. 327)°.

Esta identificacion de la libertad corporativa con la autarquia politico-legisla-
tiva es suficientemente verificable tanto en las fuentes de Skinner como en las de
Colish (1971). Lo que no se verifica es su identificacién automdtica con la idea
de gobierno popular, la cual no se desprende del concepto de Estado libre como
el historiador insinta.

El criterio del propio Skinner se matiza, y se alinea con el de Colish (1971),
cuando su atencién da la espalda a Hobbes para proyectarse en Maquiavelo. En
La idea de libertad negativa, el historiador reconstruye, desde el 4ngulo maqui-
aveliano, la ecuacién republicana que hace de la libertad del Estado condicién
de posibilidad del vivere libero civil. Aqui, al cuestionarse cémo entiende el flo-
rentino la libertad de la corporacién politica, Skinner (1990) encuentra que esta
libertad asoma cuando la ciudad “no estd sujeta a la supervision de ninguna otra”

(p. 243),y, por tanto, es capaz, debido a que no esté constrefiida, “de gobernarse

4 Y city which has autonomy is sovereign over herself (principe di se stessa), a definition which |...]
parallels Bartolus of Sassoferraro’s famous formula for urban sovereignry, civitas sibi princeps.”

S “his use of this idea is in complete conformity with the corporation theory developed in the Middle Ages.”

6 “to nullify all policies that contravened the liberty of the Church (liberta ecclesiastica).”

140 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

a st misma de acuerdo con su propia voluntad” (p. 243) y de “obrar en la conse-
cucién de los fines que ha elegido” (p. 243).
Aunque las preferencias politicas del Maquiavelo de los Discorsi lo inclinan

hacia una forma de gobierno republicana, el historiador admite que:

Magquiavelo cree que es posible, al menos tedricamente, que una comunidad
goce de un modo de vida libre bajo una forma monarquica de gobierno. Pues
no hay en principio razén alguna por la que un rey no haya de organizar las
leyes de su reino en forma tal que reflejen la voluntad general [...] de la comu-

nidad como un todo (Skinner, 1990, p. 243).

En este pasaje atin cabe la posibilidad de que el historiador conciba la mo-
narquia como un Estado no-libre, pues la libertad a la que refiere este modo de
vida libre no es, en rigor, la libertad del Estado, sino la de los particulares. No
obstante, suponer que Maquiavelo admita una vida individualmente libre al in-
terior de una monarquia entendida como un Estado no-libre, equivaldria a decir
que es un antirrepublicano, rasgo que Skinner achaca a Hobbes. Con ello, la re-
gla republicana no solo seria transgredida por un absolutista irremediable como
Hobbes, sino también por un republicano como el Maquiavelo de los Discorsi.
Para fortuna de Skinner, este no es el caso de Maquiavelo; para su desconcierto,
tampoco es el de Hobbes.

Tal y como lo advirtiera Colish (1971), en un gesto disidente con respecto
a quienes “tendifan a concebir la reptblica florentina en términos constituciona-
les, identificdndola con el gobierno participativo” (p. 344)’, Maquiavelo trataba
el concepto de republica “en el sentido derivado por los romanos de su significa-
do genérico latino de respublica, la mancomunidad o el bien comtn” (p. 345)°.
Partiendo de esta acepcion formal del concepto, Maquiavelo no tenia reparo en
emplear el término para referirse a cualquier mancomunidad que cumpliera con
las caracteristicas relativas a la autodeterminacién corporativa, con independencia

interna de que el ordenamiento fuese popular, aristocratico o monarquico. Dado

7 ‘tended to conceive of the Florentine republic in constitutional terms, identifying it with participatory
government.”

8  ‘in the sense derived by the Romans from its generic Latin meaning of respublica, the commonwealth
or the common weal.”

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 141



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

que las mancomunidades, entendidas como “gobiernos libres, [...] pueden adoptar
diversas formas” (p. 345)’, el Maquiavelo de Colish anticipa la distincién —pasada
por alto por el Hobbes de Skinner— entre la forma en que la ciudadania y el gobi-
erno se relacionan y la forma en que el Estado se relaciona con sus pares exteriores.

Las ideas que a este respecto se hallan en el modelo de Estado de Hobbes
resultan compatibles incluso para un critico de su propuesta como Constant,
quien entiende que, mediante el concepto de soberania, Hobbes expresa un idea-
rio que no se reduce a un tipo especifico de orden de gobierno. “La democracia
es una soberania absoluta en las manos de todos; la aristocracia una soberania
absoluta en las manos de algunos, la monarquia una soberania absoluta en las
manos de uno solo” (Constant, 2011, p. 42), de suerte que la variable de la forma
del gobierno no es condicionante de la forma propiamente soberana del Estado.
La idea hobbesiana de soberania, del derecho de cada cuerpo politico a autode-
terminarse con arreglo a sus propias leyes sin injerencia externa, tiene por sujeto
al Estado moderno, no al gobierno monérquico del Estado. Es precisamente esta
distincion lo que explica la critica que carga Hobbes (2007) sobre la tradicién
republicana cuando sentencia que “tanto si el Estado es monarquico como si es
popular, la libertad es siempre la misma” (p. 175).

Skinner (2010), recordemos, interpreta esta férmula como un embate contra
la idea de que “solo podemos esperar vivir como hombres libres bajo Estados
libres, entendidos estos como el término opuesto de las monarquias” (p. 120).
Partiendo de una exclusion reciproca entre monarquia y Estado libre, el histo-
riador atribuye a Hobbes el supuesto de que también podemos vivir libres en
Estados no-libres. Esta explicacion no es convincente, mdxime cuando el verda-
dero punto de Hobbes es idéntico al que Skinner supo reconocerle a Maquia-
velo cuando sugiere que una monarquia, en tanto mancomunidad soberana o
respublica, puede ser tan competente como una democracia para garantizar la
libertad de su ciudadania. Para decirlo con Bello Hutt (2023), “la tesis neo-
republicana [representada aqui por Skinner] no da plena cuenta de la forma en

la cual Hobbes argumenta en el capitulo xx1” (p. 167).

9 “Free governments, [...] may take a variety of forms.”

142 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

En pocas palabras, lo que Hobbes rechaza del razonamiento republicano no
es —como denuncia Skinner— la idea de que solamente en Estados libres pueden
ser libres los individuos, sino la inclinacién —que Skinner parece compartir— a
creer que unicamente las republicas son Estados libres. Sorprende, pues, que
el historiador caracterice como un “despliegue de ironfa dramdtica” (Skinner,
2010, p. 168) el gesto hobbesiano de subtitular su obra aludiendo a “la materia,
forma y poder de una repiblica”, cuando ese uso terminoldgico no mereci6 re-
proche alguno en Maquiavelo, quien un siglo antes ya habia optado por “aplicar
el término republica a cualquier tipo de mancomunidad, independientemente
de su forma constitucional” (Colish, 1971, p. 345)'". Con todo, al hacer de
la Commonwealth la magnitud central de su comprension politica, Hobbes de-
muestra que su planteamiento filoséfico-politico no representa un alegato en fa-
vor de la forma mondrquica del gobierno, sino una defensa de la forma soberana
del Estado como garante de la libertad civil, férmula con que Skinner sintetiza la

teorfa republicana de la libertad.

5. Libertad positiva y derecho de naturaleza

PARA DESCIFRAR, finalmente, la conjeturada concordia entre libertad y obedien-
cia, retomemos la idea de libertad positiva desde el dngulo de Berlin (2014), es de-
cir, como algo distinto de la Zibertad republicana caracterizada por Skinner. Antes
de escalar hacia la necesidad de un Estado libre a la manera republicana, Berlin
(2014) ahonda en lo que “ser amo de si mismo” significa a escala individual. Para
el autor, se trata de “tener conciencia de mi mismo como un ser activo que piensa
y quiere, que es responsable de sus propias elecciones y es capaz de explicarlas por
referencia a sus ideas y propdsitos propios” (Berlin, 2014, pp. 60-61).
Embargado por el afan de seguir sus propios designios racionales y, al mismo
tiempo, interpelado por el factum de una legalidad civil externa, el individuo -
afirma Berlin (2014) en una caracterizacion critica del concepto— se apropia de las
determinaciones eficientes de su entorno y, a los efectos de su conducta obedien-

te, las resignifica como apetitos sancionados por el tribunal de su propio arbitrio.

10 “t0 apply the term republica to any kind of commonwealth regardless of its constitutional form”

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 143



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

Para esclarecer el linaje doctrinario de esta nocién, Berlin (2014) no recurre a la
tradicién del republicanismo civico, sino a lo que denomina un “liberalismo hu-
manista, ético y politico” (p. 69), cuyo arquetipo serfa la conciencia protestante
guiada por la razén secular, y cuyo abanderamiento filoséfico atribuye tanto a
Rousseau —contractualista republicano— como a Kant —liberal ilustrado-.

Esta identificacion nos permite perforar un supuesto que, siguiendo a Skinner,
hemos sostenido hasta aqui. Esto es, la idea de que la libertad como autogobierno es
un principio exclusivamente arraigado en el republicanismo cldsico de la Antigtiedad
o el humanismo civico del Renacimiento. En realidad, el sentido més bésico de la
libertad positiva “forma parte de la tradicion individualista liberal tanto y tan pro-
fundamente como el concepto ‘negativo’ de libertad” (Berlin, 2014, p. 70). Del
mismo modo que la idea de Estado libre, una vez despojada de su adecuaciéon a un
gobierno popular, no es patrimonio exclusivo de la tradicion republicana, tampo-
co la idea de autonomia moral individual —cuando est4 desligada del entramado
de un Estado libre y popular— deviene privilegio del ideario republicano.

Los clementos que integran el recuadro descrito por Berlin (2014) son, al
menos debido a su estirpe protestante y secular, susceptibles de emparentarse con
el erastianismo con que Hobbes impregnd sus ideas para persuadir a las facciones
puritanas y presbiteranas de su tiempo. A nuestro juicio, el que Hobbes adopte
un concepto “negativo” de libertad no constituye obsticulo para que también
asome en su planteamiento la idea de libertad como autodeterminacién moral
—y por esa via la idea de libertad positiva—, principalmente en lo que concierne al
ejercicio individual del derecho de naturaleza.

La filiacién positiva de la libertad hobbesiana aparece ya en el capitulo x1v,
cuando se caracteriza el derecho natural como algo diferente de la mecanicista
ausencia de interferencias. El simple gesto de disponer un pardgrafo para definir
la libertad y otro distinto para hacer lo propio con el derecho de naturaleza ya
es sugerente sobre el hecho de estar tratando con materias que no son concep-
tualmente homologables. Con respecto a la ausencia de impedimentos externos,
Hobbes (2007) establece que, cuando la libertad se ve fracturada por la presencia
efectiva de un obstdculo, ciertamente se recorta la libertad de no ser interferido,
pero —aclara a renglon seguido- tales obstéculos “no pueden impedirle [al indi-
viduo] que use ese poder que le resta, de acuerdo con lo que su juicio y razén le

dicten” (p. 106). Precisamente, el que la libertad negativa pueda “aplicarse tanto

144 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

a las criaturas irracionales e inanimadas como a las racionales” (Hobbes, 2007,
p- 171) es lo que la distancia del derecho de naturaleza, cuyo ejercicio requiere
cierta capacidad de juzgar racionalmente, comoquiera que el concepto es defi-
nido como “la libertad que cada hombre tiene para usar su propio poder como
quiera, para la conservacién de su propia naturaleza” (Hobbes, 2007, p. 106) vy,
en tal sentido, “para hacer todo aquello que su propio juicio y razén considere
como los medios mds aptos para lograr ese fin” (Hobbes, 2007, p. 106).

Asi, en lo que a Hobbes concierne, la frustracion de la libertad negativa en
nada desdice del derecho que la naturaleza ha conferido a cada quien para apelar a
su propia razén y juicio en la consecucién de sus fines. En palabras de Rodriguez
Rial (2024), al distinguir la libertad mecanicista del derecho natural, “Hobbes
separ6 la libertad [negativa] de la voluntad auténoma, racional e incondicionada”
(p.47), dos atributos igualmente constitutivos de la naturaleza humana.

Esta distincién nos conduce a polemizar con el razonamiento de Bello Hutt
(2023), quien, al pasar por alto la asimetria entre derecho natural y ausencia
de interferencias, confiere a lo largo de su texto un tratamiento monolitico a
la libertad natural. Para él, “la libertad natural es, en efecto, ausencia de interfe-
rencias” (Bello Hutt, 2023, p. 163), ni més ni menos. Bajo esta premisa, Bello
Hutt formula una variante mds sofisticada del primer supuesto que deseamos
desmentir; la idea de que Hobbes concibid la libertad natural del individuo so-
lamente para rendirla a la autoridad leviatanica. En sus palabras: “La libertad a
la que Hobbes se refiere en Leviatin cuando habla de ausencia de impedimentos
externos al movimiento es una que se tiene en el estado de naturaleza, pero no en
el estado civil” (Bello Hutt, 2023, p. 175).

Elinterés principal del autor es proponer una interpretacion del concepto de
libertad que habria pasado inadvertida en las lecturas convencionales del Levia-
tan. Por un lado, tendriamos la libertad natural, entendida estrictamente como
ausencia de interferencias. Por el otro, la libertad civil, “una que se describe mejor
como ausencia de arbitrariedad” (Bello Hutt, 2023, p. 163) y que emerge en el
silencio de la ley merced a la latencia del Estado.

En ese derrotero argumental, las coincidencias con la propuesta de Bel-
lo Hutt no son pocas. Sus palabras pueden ser incluso més dicientes que las
nuestras cuando senala que la aproximacién hobbesiana a la idea de libertad

“es mas cercana al republicanismo de lo que Skinner y otros neo-republicanos

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 145



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

admiten” (Bello Hutt, 2023, p. 163), o cuando denuncia que “la interpretacién
tradicional que circunscribe la libertad hobbesiana a ausencia de impedimentos
externos al movimiento es limitada y que debe ser reconsiderada” (Bello Hutt,
2023, p. 165).

No obstante, encontramos problematica la insistencia de Bello Hutt (2023) en
afirmar que “la libertad de la que Hobbes habla cuando el soberano calla no es la li-
bertad natural” (p. 165), insistencia imbricada en la asuncién —igualmente dudosa—
de que invitar al contexto civil a la “libertad natural propia del estado de naturaleza”
(p- 173) supondria “un retorno a esa condicién donde los individuos viven en la
incerteza” (p. 173), es decir, un resurgimiento de la arbitrariedad. En otras palabras,
para afirmar la existencia en condicién estatal de una libertad como no arbitrarie-
dad, Bello Hutt (2023), que halla en la libertad natural la principal causa de arbi-
trariedad, presupone una exclusién mutua entre latencia estatal y libertad natural.

Para nosotros, que abordamos la libertad natural en su doble connotacién
(libertad negativa y derecho natural), la continuidad civil del concepto puede
probarse al revisitar propiedades antropoldgicas como el derecho de naturalezay
la persona natural. En relacién con lo primero, recordemos que Hobbes atribuye
al juicio racional el atributo que distingue a los sujetos del derecho natural de los
objetos, cuerpos y cosas que pueden ser negativamente libres sin ser en absoluto
racionales. Pues bien, en el capitulo V11 se establece que la nocién de juicio desig-
nauna “sentencia resolutiva'y final” andloga, segun indica Hobbes (2007) ala for-
ma en que “el tltimo apetito en la deliberacién se denomina voluntad” (p. 51).
El derecho natural, entonces, a diferencia de la libertad negativa, presupone el
concepto de voluntad que, a su vez, presupone una conciencia deliberante.

De este modo, el juicio que orienta el despliegue del derecho de naturaleza
redunda en actos que se presumen voluntarios siempre que resulten de una deli-
beracién que tiene lugar en la conciencia del agente; en ello consiste la apelacion
a su propio juicio y razén. Durante esta deliberacién, explica Hobbes (2007),
“en la mente del hombre surgen alternativamente los apetitos y aversiones, es-
peranzas y temores que conciernen a una y la misma cosa, y diversas consecuen-
cias buenas y malas de nuestros actos u omisiones respecto a la cosa propuesta”
(p. 47), todas las cuales comparecen ante el tribunal del arbitrio con el fin de

determinar la voluntad final del individuo.

146 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

Asi, lo que hace voluntario el ¢jercicio del derecho natural es la capacidad
del individuo para deliberar i% foro interno sobre apetitos, aversiones y circuns-
tancias, a fin de escoger un curso de accién. Todo ello remite, tal como advierte
Berlin (2014), a la autonomia moral que define como libertad positiva.

Que esta autonomia moral es una extensién del derecho natural queda to-
davia mds claro al revisar el concepto de persona natural, que Hobbes (2007)
atribuye a aquellos “cuyas palabras o acciones son consideradas como suyas
propias” (p. 132), es decir, que por ser al mismo tiempo autores y actores de la
conducta que personifican, ostentan tanto el derecho como la responsabilidad
sobre su accionar; gozan, pues, tanto de la autonomia como de la autoridad para
representarse a si mismos. El juicio racional vuelve a ser un factor diferenciador
respecto a lalibertad mecanicista: hasta el agua puede moverse libremente sin in-
terferencias, pero en lo que concierne a la representacién de si mismo, “los nifos,
los imbéciles y los locos que no tienen uso de razén [...] no pueden ser autores de
una accién hecha por ellos” (Hobbes, 2007, p. 134).

La importancia que reviste esta dindmica de personificacion para la vida poli-
tica fue sefalada por Pitkin (1967/2014), quien en E/ concepto de representacidn
supo ver que “uno puede ser obligado tnicamente si es capaz de conocer sus obli-
gaciones y de tener la suficiente motivacién para ejecutar la accion que se pres-
cribe” (p. 37). En términos de Galimidi (2020), ello requiere preservar “todas
las afecciones, competencias cognitivas y responsabilidades morales que deben
suponerse en alguien que [...] pretende estar en condiciones adecuadas de entrar
como parte en una relacién contractual” (p. 355).

Més recientemente, en Libertad y representacion en Hobbes, Bardin (2022)
prolonga esta linea argumental reconstruyendo el entramado conceptual que
integran las ideas de “imaginacion’, “comatus”, “persona” y “representaciéon” para
dar cuenta de “la compatibilidad entre la libertad (natural) de los individuos que
comprenden la multitud y la unidad (artificial) del cuerpo politico” (p. 705)"".
El conatus, entendido como principium ontoldgico y epistemoldgico de la uni-
dad de un cuerpo, designa para Bardin (2022, p. 709) el primer movimiento

causado por la deliberacién que tiene lugar en la imaginacién de la persona. La

11 “the compatibility between the (natural) liberty of the individuals comprising the multitude and the
(artificial Junity of the body politic”

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 147



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

continuidad causal entre la antropologia hobbesiana y el autémata leviatédnico
se da, segun el autor, a través del “concepto de representacion como clave para
la unificacién de los poderes humanos naturales en un mismo conatus, esto
es, en un movimiento coherente y, de hecho, en la ‘vida’ del cuerpo politico”
(Bardin, 2022, p. 707)"2.

El presupuesto size gua non de esta unidad politica, anticipado por Galimidi
(2020) en Persona y fundamento en el Leviatin de Hobbes, es que “por ser teéri-
camente previo a la constitucién de la autoridad soberana, el de autorfa no puede
ser un derecho civil” (p. 370). De modo que, “la inica opcién que queda es que sea
un derecho natural”. Pitkin (2014), Bardin (2022) y Galimidi (2020) coinciden en
la necesidad de conservar la condicién de persona natural, que es “una expresion
eminente (aunque entrelineada) del derecho natural” (Galimidi, 2020, p. 371), -
esto es, una faceta concreta de la libertad natural—, para procurarle a la vida civil
un nucleo animador cuya vigencia se extienda incluso en el silencio de la ley.

Este silencio, entonces, no desemboca en un bellum omnium contra omnes
porque la libertad natural haya quedado clausurada, como sostiene Bello Hutt
(2023), sino porque las personas, en uso de su natural conciencia deliberante,
atienden a razones autoritativas artificiales (proteccién y seguridad duraderas),
que las llevan a preferir el orden antes que la guerra; dicho de otro modo, a reco-
nocerse como autoras de lo primero y no actoras de lo segundo.

Son estos insumos, imbricados en el derecho de naturaleza y compatibles en
lo esencial con la variante positiva de la libertad, los que le permiten a Hobbes
engendrar una idea de obligacién modernamente legitima, es decir, una nocién
de conciencia publica que no aliene el principio de la conciencia privada. El vin-
culo de apropiacién que la voluntad establece entre la conciencia deliberante y
los actos que de ella se siguen deriva, precisamente, del “ejercicio del derecho na-
tural de autorfa [que], potenciado por una cadena de autorizaciones y de corre-
lativas competencias perceptivas, es una experiencia cotidiana en la vida social”
(Galimidi, 2020, p. 389).

En efecto, Hobbes considera que el que un acto pueda ser rastreado hacia

la voluntad de un autor en pleno uso de sus facultades morales y cognitivas es

12 “the concept of representation as the key to the unification of natural human powers into one conatus,
that is into a coberent motion and indeed into the'life’ of the body politic”

148 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

prerrequisito para imputarle algin grado de responsabilidad sobre sus actos. En
consecuencia, solamente a partir de la autoridad que cada individuo tiene sobre
su auténomo accionar puede germinar una idea de obligacion civil con efectos
concretos en el silencio de la ley®. Esta concatenacién no le serfa posible al au-
tor del Leviatdn si su tejido conceptual estuviese resignado a explicar la libertad
natural sirviéndose exclusivamente de la “negativa” ausencia de impedimentos.
Nuestro criterio, por el contrario, intenta reponer el vinculo entre la idea positi-
va de libertad y lo que Dotti (2018), define como el “significado moderno, formal
e instrumentalista de la 7270 hobbesiana” (p. 160). A saber: para el fildsofo argenti-
no, solo “si se atribuye, como Hobbes, al hombre natural un uso pleno de su razén”;
es posible atribuirle la “conciencia de que autolimitarse es el tinico procedimiento

apropiado para lograr la meta de la convivencia en paz” (Dotti, 2018, p. 161).

6. De la prudencia como axioma moderno

CON LO DICHO, creemos estar en posicion de afirmar que el liberalismo hobbe-
siano permite conjugar la libertad privada del individuo con la libertad ptblica
del Estado, demostrando una afinidad elemental con el estdndar republicano.
Pero semejante insinuacién de cercania con una tradicién politica de la que
Hobbes fue expresamente critico, demanda subrayar la principal brecha que im-
pide esa aproximacién. El individuo hobbesiano, orientado al fin autointeresado
de conservar su vida mediante el cdlculo deliberativo de las alternativas dispo-
nibles, entiende que su codicia, ambicién y otros deseos placenteros estimulan
acciones tan voluntarias como aquellas que surgen de la aversion o el temor a las
consecuencias de la omisién. Por eso, ante la disyuntiva de formar o no parte
de una comunidad politica, su adhesién y obediencia al poder soberano repre-

sentan para ¢l un derrotero instrumental “por medio del cual [...] asegurar su
libertad y su vida” (Hobbes, 2007, p. 81).

13 Elsilencio de la ley es una expresién clave en el émbito de discusion de la obra de Hobbes, empleada
para caracterizar el tipo de libertad que tienen los subditos del Leviatdn. Aqui, se intenta subrayar
cémo, a través de las responsabilidades que se siguen del ¢jercicio del derecho natural de autoria, el
escenario del silencio de la ley no prescinde de la obligacion civil, sino que la presupone.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 149



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

Elindividuo republicano, por su parte, reconoce un valor intrinseco en la ob-
servancia de las disposiciones civiles, y actta frente al Estado en la forma en que
Rousseau atribufa a Catén en la reptiblica romana. Esto es, Catdn “llevé siempre
su patria en el fondo de su corazén; s6lo vivié para ella, [...] defendié al estado,
la libertad y las leyes contra los conquistadores del mundo y finalmente dejé la
tierra cuando ya no vio patria alguna a la que servir” (Rousseau, 2001, p. 24).

Retomemos a Skinner en lo que respecta a cdmo se produce la articulacién en
la variante maquiaveliana del republicanismo para asi comprobar la suposicién
segtin la cual la teorfa del Estado de Hobbes no se distingue radicalmente del
republicanismo en lo tocante al vinculo entre libertad y obediencia. Para explicar
este asunto, el historiador se remite al repertorio de virtudes republicanas que,
de acuerdo con Maquiavelo, todo ciudadano preocupado por defender su propia
libertad debe cultivar. La primera cualidad decisiva corresponde a la temperantia,
definida como el “desco de evitar toda forma de conducta intemperante y desor-
denada” (Skinner, 1990, p. 249) en el desempeno de las dindmicas del Estado. La
temperancia comporta un sentido de proporcién y limite que deviene favorable
al mantenimiento del orden politico y la libertad corporativa del Estado. Simul-
tineamente, representa una forma de preservar el vivere libero del que goza la co-
munidad civica a escala particular. Esta ecuacién deviene para Skinner en prueba
de que la obediencia puede asegurar el disfrute de las libertades personal y civica
sin que esto suponga una paradoja insoluble. ;Qué puede tener en mente, sino es
esto, el propio Hobbes (2007) al afirmar que “en el acto de nuestra sumisidn van
implicadas dos cosas: nuestra obligacién y nuestra libertad” (p. 177)?

Una respuesta mis completa a este interrogante surge de la segunda de las
virtudes cardinales republicanas que hacen de la obediencia una forma concreta
de ejercer la libertad, a saber, la prudenza gestada en el espiritu estratégico y cal-
culador de quien es experimentado en los asuntos de la guerra. “Las cualidades
relevantes son las necesarias para elaborar juicios précticos, el calculo cuidadoso
y eficaz de las posibilidades y de los resultados” (Skinner, 1990, p. 247). Son
estos mismos atributos los que Hobbes confiere a su arquetipo antropoldgico
para que, gracias a su conocimiento de las formas de guerra que proliferan en
el estado de naturaleza, concluya que solo un ¢jercicio de autolimitacién frente

al Estado puede producir el movimiento dialéctico que sintetiza los opuestos

(Skinner, 1990, p. 247).

150 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

Lo que enaltece aqui el Maquiavelo de Skinner es la sabiduria prudencial de
la que es capaz todo hombre con experiencia en los asuntos mds mundanos, una
cualidad que se predica de las multitudes interesadas en que la soberania corpo-
rativa ampare sus libertades personales. De ahi que Skinner proponga desiden-
tificar esta virtud con un principio de sabiduria atavica, reservado a un selecto
grupo de notables, para enlazarla con el temperamento experiencialmente pru-
dente del popolo. No se trata, entonces, de la prudencia “del sabio consciente y
juicioso, los savi” (Skinner, 1990, p. 247), sino de la prosaica capacidad que co-
rresponde a cada ciudadano para calcular un curso de accion y dirimir los medios
mds aptos para seguirlo (Skinner, 1990).

Este principio de accion fundado en una deliberacion estratégica sobre cir-
cunstancias eficientes, y ya no sobre presunciones teleoldgicas, es precisamente
la encrucijada que, a juicio de Leo Strauss (1936/2006), en La filosofia politica
de Hobbes, vincula tan intimamente a Maquiavelo con Hobbes en su calidad de
iniciadores de un pensamiento politico —el moderno— que define su identidad
en proporcion a su desprecio de la sabidurfa antigua. Se trata, en palabras de
Strauss, del “reemplazo de la moral de la obediencia por la moral de la prudencia”
(Strauss, 2006, p. 140) o, como la denomina el propio Skinner (1984) en su obra
homénima sobre Maquiavelo: la nueva moralidad™, inaugurada por el florenti-
no en friccién con sus maestros del republicanismo cldsico y elevada por Hobbes
hasta su “expresién mds sincera y elocuente” (Strauss, 2006, p. 153).

El argumento de Strauss (2006) se ancla en el miedo a la muerte violenta
como un criterio supremo de todo tutelaje moral: “Una pasién que no es pru-
dente en s misma, pero que hace prudente al hombre” (p. 163), pues fija la me-
dida de lo bueno y lo malo en funcién de las circunstancias que se le presentan
al individuo cual variables a la espera de que este juzgue el curso de accién mds
prudente y garantizar la autointeresada preservacion de su naturaleza.

Strauss (2006) sostiene que el reemplazo de la antigua ley natural por el
moderno derecho de naturaleza, como eje de comprension de las relaciones po-
liticas, tiene su correlato en una reorientacién de los criterios morales y epis-

temoldgicos. El individuo hobbesiano adopta la experiencia histérica, y no la

14 También Strauss (2006, p. 153) emplea el rétulo nueva moralidad para titular la séptima seccién de
su monografia sobre Hobbes.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 151



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

especulacién filoséfica, como fuente del conocimiento practico necesario para
el cultivo de una virtud prudencial no aristocratica, sino replicable a escala mul-
titudinaria en la medida en que “es la mas facil de las artes y las ciencias; [ pues]
no se requiere ninglin entrenamiento o educacién particular para comprender la
historia” (Strauss, 2006, p. 136).

De ahi que Hobbes (2007) también considere que “el entendimiento de las
gentes vulgares” (p. 277) deviene més apto que las elucubraciones de los letrados
para el entendimiento de los principios de la ciencia politica y la aplicacion de los
valores favorables a la autoridad publica. Esto es, parafraseando el célebre pasaje
del capitulo xv de E/ principe (Maquiavelo, 2001), el individuo hobbesiano deja
de ocupar sus deliberaciones en considerar lo que deberia hacer para empezar a
reproducir en su accionar lo que sus iguales de hecho hacen.

A nuestro entender, el paralelismo entre la interpretacion segtin la cual Strauss
ve en Hobbes un precursor del liberalismo politico moderno, y la lectura por la
que Skinner reivindica la originalidad del republicanismo de Maquiavelo, no
podria ser mas simétrico. Incluso apartindose diametralmente de lo que tradi-
cionalmente se ha entendido como el guid republicano, expresado en el ideal
rousseauniano de que “el hombre es virtuoso cuando su voluntad particular es en
todo conforme a la voluntad general” (Rousseau, 2001, p. 22), Skinner argumen-
ta que Maquiavelo no apela a los deberes patriéticos del individuo para persuadir-
lo de adoptar disposiciones autorregulativas como la temperantia y la prudenza.
Su argumento, mds bien, consiste en ensefar que tales disposiciones representan
“el mejor e, incluso, el tnico medio para que ‘obremos bien’ en nuestro propio
beneficio, y, en particular, el inico medio para asegurar un grado de libertad per-
sonal para perseguir los fines que hemos elegido” (Skinner, 1990, p. 257).

Aunque en su reconstruccion maquiaveliana del republicanismo el historiador
cita continuamente al Leviatin como contrapunto, entiende que Maquiavelo dala
raz6n a Hobbes en su elaboracién de un concepto de libertad individual definido
en la persecucion sin obstéculos de los fines auténomamente elegidos. En reali-
dad, el florentino se vale de una nocién bastante familiar a la comprendida en la
estructura hobbesiana, y en ella se sustenta para dar cuenta de la forma en que una
libertad particular es, a través del cultivo de un prudencial y estratégico sentido de
limite interno, perfectamente compatible con el cumplimiento de los lineamien-

tos civiles sin los cuales se diluye la soberania que hace a la libertad del Estado.

152 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

[A Maquiavelo] se lo clogia, ademds, por el desapacible énfasis que pone en
la idea de que todos los hombres son malvados, y que no puede esperarse que
hagan algo bueno a no ser que vean que ello redundara en su propio bien. De
tal modo, su sentencia definitiva no es meramente la de que la aparente para-
doja del deber como interés, enuncia, una vez mas, una auténtica verdad; como
sus autoridades cldsicas, también ¢l cree que afirma la més afortunada de todas
las verdades morales. Pues, a no ser que a la generalidad de los hombres malva-
dos se le pueda dar razones egoistas para obrar virtuosamente, es improbable

que alguno de ellos lleve a cabo accién virtuosa alguna (Skinner, 1990, p. 257).

De esta estrecha identificacién entre interés y deber resulta llamativo que
Skinner destaque, entre los rasgos del republicanismo maquiaveliano, un plant-
eamiento que en Hobbes fue elevado al grado de primer principio moral de un
disenio antropoldgico. En efecto, fue Hobbes quien convirtié el més alto de los
deberes morales (la ley de naturaleza) en un mandato tendiente a satisfacer la
mds pura expresién de autointerés (el derecho de naturaleza). Si aceptamos esta
comprensién del republicanismo maquiaveliano, cabe entonces preguntarse qué
sentido tiene excluir al liberalismo hobbesiano sin excluir por las mismas razones
a Maquiavelo, no ya de la tradicién republicana, sino de la apuesta republicana
por una ciudadania cuya obediencia autointeresada y prudencial a un Estado
autdrquico redunde en beneficio de sus propias libertades civiles.

De este modo, advirtiendo que no es nuestra intencién hacer de Hobbes un
paladin republicano, si nos parece dificilmente sustentable un juicio por el cual
se pretenda celebrar a Maquiavelo y renegar de Hobbes en el propésito de re-
conciliar los intereses particulares con la autoridad publica a través de lo que, en

palabras de Constant (1988), constituye un “interés bien entendido” (p. 87)".

7. Conclusién

HEMOS INTENTADO TEMATIZAR Y DESMONTAR tres tesis a lo largo de esta

reflexion, arribando a conclusiones que enriquecen la comprension y el debate

15  Con esta expresion el suizo salva a su auditorio del sofisma por el cual se pretende despreciar las
garantfas que solamente el brio de un cuerpo politico capaz de autodeterminarse puede ofrecerles
a nuestros fines mas egoistas.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 153



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

contempordneo sobre la concepcién hobbesiana de la libertad. La primera tesis,
por la cual se excluye a Hobbes del ideario liberal, sostiene que la arquitectura
leviatdnica es incompatible con la nocién de libertad creada por el filésofo. Es
decir, tan pronto como inicia la vida politica, no queda ya nada a lo que pueda
llamarse propiamente libertad. Sobre el particular, hemos senalado que el ab-
solutismo hobbesiano no equivale a totalitarismo en el sentido de que su grado
de intervencién es cualitativo y no cuantitativo. En otras palabras, se limita in-
equivocamente a los casos en los que la intervencion es necesaria para garantizar
la permanencia del orden, dejando siempre un margen zegativo —esto es, de no
interferencia— individual. Después, mostramos c6mo, de este margen privado
y gracias a la proteccion estatal, derivan los beneficios y ventajas que se siguen
de la iniciativa privada y que le dan sentido a la libertad moderna, dando a las
interdicciones politicas una justificacién coherente con el liberalismo politico.

La segunda tesis admite esta inclinacion liberal, pero niega que sea posible
trascender el individualismo hobbesiano para dar cabida a una libertad activa-
mente orientada a los intereses politicos, estableciendo asi una rivalidad directa
entre Hobbes y la tradicién republicana. Para cuestionar esta suposicion, prime-
ro resefiamos criticamente la reconstruccién conceptual de la libertad republica-
na, demostrando que la soberania de la Commonwealth leviaténica es homologa
a la autodeterminacion corporativa de la republica més democrética en lo que al
estatus de Estado libre concierne. Asi, logramos habilitar el concepto de respu-
blica, en su tradicional uso corporativo o institucional, para referirnos también
al Estado hobbesiano. Luego, retomamos la libertad natural para distinguir en
ella lo que “negativamente” puede el cuerpo de lo que “positivamente” puede la
conciencia. Gracias a esta distincion pudimos establecer la equivalencia entre el
derecho natural de autorfa, inherente a toda persona natural capaz de reconocer
obligaciones contractuales, y la autonomia moral que caracteriza a quien se reco-
noce libre, duefio de si y responsable de sus actos.

Finalmente, la tercera tesis —entendida como la conjuncién de las dos an-
teriores— niega las propiedades dialécticas de la comprensién hobbesiana de la
libertad, al declarar un litigio insuperable entre la libertad fundante y la obedien-
cia fundada. Nosotros, en cambio, encontramos que la filosofia politica hobbe-
siana comparte con la tradicién republicana, al menos en su vertiente moderna

de raiz maquiaveliana, el haber dado con un tipo de virtud capaz de sintetizar

154 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



EL LEVIATAN EN LAS TIPOLOGIAS DE LA LIBERTAD

autointerés y civismo. En ambos casos, como hemos mostrado, la prudencia
constituye la clave de béveda para poner las inclinaciones egoistas de los indivi-
duos al servicio de las pretensiones autoritativas del Estado y viceversa, garanti-
zando autonomia personal y autodeterminacién politica.

Dicho esto, creemos haber demostrado que, si libertad y obediencia son co-

herentes en el registro republicano, no lo son menos en la prosa hobbesiana.
Referencias

Arendt, H. (1974). Los origenes del totalitarismo (G. Solana, trad.). Taurus.

Bardin, A. (2022). Liberty and Representation in Hobbes: A Materialist Theory
of Conatus. History of European Ideas, 48 (6), 698-712. https://doi.org/10.1
080/01916599.2021.1975150

Bello Hutt, D. (2023). Hobbes y la libertad politica como no-arbitrariedad. Bajo
palabra, 34, 161-180. https://doi.org/10.15366/bp2023.34.008

Berlin, 1. (2014). Dos conceptos de libertad. EL fin justifica los medios. Mi trayecto-
ria intelectual. (A. Rivero, trad.). Alianza.

Colish, M. (1971). The Idea of Liberty in Machiavelli. Journal of the History of
Ideas, 32 (3), 323-350. hteps://doi.org/10.2307/2708350

Constant, B. (1988). De la libertad de los antiguos comparada con la de los
modernos. En Del espiritu de conquista. (M. Truyol Wintrich y M. Antonio
Lépez, trads.) (pp. 63-93). Editorial Tecnos.

Constant, B. (2011). Principios de politica aplicables a todos los gobiernos. (V.
Goldstein, trad.). Katz Editores; Liberty Fund.

Dotti, J. (2018). El Hobbes de Schmitt. Conceptos histéricos, 4 (6), 148-164.

Ferrero, M. (2022). ¢El liberalismo inalienable? Algunas reflexiones sobre las
ideas liberales. En: M. Tizziani & J. Sidler (comp.). La deriva de las ideas.
Tradiciones intelectuales y reconfiguraciones locales, entre Europa y el Rio de la
Plata (siglos xviL, x1x y xx). Ediciones UNL.

Galimidi, J. (2020). Personay fundamento en el Leviatin de Hobbes. Areté: revis-
ta de filosofia, 32 (2), 351-393. https://doi.org/10.18800/arete.202002.004

Hobbes, T. (1928). The Elements of Law Natural and Politic. Cambridge Uni-
versity Press.

Hobbes, T. (2000). De Cive. (C. Mellizo, trad.). Alianza Editorial.

UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323 155



RAFAEL ESTEBAN GUTIERREZ LOPERA

Hobbes, T. (2007). Leviatin o la materia, forma y poder de una repiiblica, ecle-
sidstica y civil. (M. Sanchez Sarto, trad.). Fondo de Cultura Econdmica.

Macpherson, C. (2005). La teoria politica del individualismo posesivo. De Hobbes
a Locke (J. R. Capella, trad.). Madrid: Editorial Trotta.

Manent, P. (1990). Historia del pensamiento liberal (A. Bixio, trad.). Emecé Edi-
tores.

Magquiavelo, N. (2001). E/ principe (H. Puigdomenech, trad.). Editorial Tecnos.

Pettit, P. (2005). Liberty and Leviathan. Politics, Philosophy and Economics, 4,
131-151. https://doi.org/10.1177/1470594X05049439

Pitkin, H. (2014). E/ concepto de representacién. (R. Montoro, trad.). Centro de
Estudios Politicos y Constitucionales.

Rodriguez, G. (2024). El ciudadano y la libertad: una lectura skinneriana con
licencia para el anacronismo creativo. En: Fernandez, D., Rozenberg, A. y
Ramirez, J. (comps.). Thomas Hobbes: libertad y poder en la metamorfosis
moderna (pp. 37-50). Instituto de Investigaciones Gino Germani.

Rousseau, J. (2001). Discurso sobre la Economia politica (J. Candela, trad.). Edi-
torial Tecnos.

Skinner, Q. (1990). Laidea de libertad negativa: perspectivas filoséficas e histéri-
cas. En: Rorty, R., Schneewind, J. y Skinner, Q. (comps.). La filosofia en la
historia: ensayos de historiografia de la filosofia (E. Sinnot, trad.) (pp. 227-
260). Ediciones Paidés Ibérica.

Skinner, Q. (2010). Hobbes y la libertad republicana (J. Udi Trad.). Bernal: Uni-
versidad Nacional de Quilmes; Prometeo.

Strauss, L. (2006). La filosofia politica de Hobbes. Su fundamento y su génesis (S.

Carozzi y M. Arias, trads.). Fondo de Cultura Econémica.

156 UNIVERSITAS PHILOSOPHICA, 42(85), ISSN 0120-5323



